**INDICE GENERAL *SUMA DE TEOLOGIA***

PRÓLOGO

PARTE I

CUESTIÓN 1: **¿Que es y que comprende la doctrina sagrada**

Art 1¿Es o no es necesario que además de las materias filosóficas haya otra doctrina?

 Art 2 La doctrina sagrada, ¿es o no es ciencia?

 Art. 3. La doctrina sagrada en cuanto ciencia, ¿es una o múltiple?

 Art. 4. La doctrina sagrada, ¿es o no es ciencia práctica?

 Art 5 La doctrina sagrada ¿es o no es superior a las otras ciencias?

 Art 6: La doctrina sagrada ¿es o no es sabiduría .

 Art 7 Es o no es Dios el sujeto de esta ciencia?

 Art. 8. La doctrina sagrada, ¿es o no es argumentativa?

 Art. 9. La Sagrada Escritura, ¿debe o no debe utilizar metáforas?

 Art 10 El texto de la Sagrada Escritura, ¿tiene o no tiene varios sentidos?

*LA NATURALEZA DIVINA*

CUESTIÓN 2: **Sobre la existencia de Dios**

Art. 1: Dios, ¿es o no es evidente por sí mismo?

 Art. 2: La existencia de Dios, ¿es o no es demostrable?

 Art. 3: ¿Existe o no existe Dios?

CUESTIÓN 3: **Sobre la simplicidad de Dios**

Art. 1: Dios, ¿es o no es cuerpo?

Art. 2: En Dios, ¿hay o no hay composición de forma y de materia?

Art. 3: Dios, ¿es o no es lo mismo que su esencia o naturaleza?

Art. 4: En Dios, ¿es o no es lo mismo su esencia y existencia?

Art. 5: Dios, ¿pertenece o no pertenece a algún género?

Art. 6: En Dios, ¿hay o no hay algo accidental?

Art. 7: Dios, ¿es o no es absolutamente simple?

Art. 8: Dios, ¿entra o no entra en la composición de los demás seres?

CUESTIÓN 4**: Sobre la perfección de Dios**

 Art. 1: Dios, ¿es o no es perfecto?

 Art. 2: En Dios, ¿están o no están las perfecciones de todas las cosas?

 Art. 3: ¿Puede o no puede alguna criatura ser semejante a Dios?

CUESTIÓN 5: **Sobre el bien en general**

 Art. 1: El bien y el ser, ¿se distinguen o no se distinguen realmente?....

 Art. 2: El bien, ¿es o no es conceptualmente anterior al ser?

 Art. 3: ¿Es o no es bueno todo ser?

 Art. 4: ¿Tiene o no tiene el bien razón de causa final?

 Art. 5: El concepto de bien, ¿consiste o no consiste en el modo, la especie y el orden?

 Art. 6: ¿Es o no es adecuado dividir el bien en honesto, útil y deleitable?

CUESTIÓN 6: **Sobre la bondad de Dios**

 Art. 1: A Dios, ¿le corresponde o no le corresponde ser bueno?

 Art. 2: Dios, ¿es o no es el sumo bien?

 Art. 3: Ser bueno por esencia, ¿es o no es propio de Dios?

 Art. 4: Todas las cosas, ¿son o no son buenas por bondad divina?

CUESTIÓN 7: **Sobre la infinitud de Dios**

Art. 1: Dios, ¿es o no es infinito?

 Art. 2: Además de Dios, ¿puede o no puede alguna cosa ser infinita por esencia?

 Art. 3: ¿Puede o no puede algo ser infinito en acto por razón de magni­tud?

 Art. 4: ¿Puede o no puede lo infinito estar en las cosas por multitud?

CUESTIÓN 8: **Sobre la presencia de Dios en las cosas**

 Art. 1: Dios, ¿está o no está en todas las cosas?

 Art. 2: Dios, ¿está o no está en todas partes?

Art. 3: Dios, ¿está o no está en todas partes por esencia, presencia y po­tencia?

Art. 4: ¿Es o no es propio de Dios estar en todas partes?

CUESTIÓN 9: **Sobre la inmutabilidad de Dios**

Art. 1: Dios, ¿es o no es completamente inmutable?

 Art. 2: ¿Es o no es propio de Dios ser inmutable?

CUESTIÓN 10: **Sobre la eternidad de Dios**

Art. 1: ¿Es o no es correcto definir la eternidad como la posesión total simultánea y completa de la vida interminable?

Art. 2: Dios, ¿es o no es eterno?

Art. 3: Ser eterno, ¿es o no es propio de Dios?

Art. 4: ¿Hay o no hay diferencia entre tiempo y eternidad?

Art. 5: Sobre la diferencia entre evo y tiempo

Art. 6: ¿Hay o no hay un solo evo?

CUESTIÓN 11 **Sobre la unidad de Dios**

 Art 1 El ser uno, ¿añade o no añade algo al ser?

 Art 2 ¿Hay o no hay oposición entre el uno y lo múltiple?

 Art 3 Dios es o no es uno?

Art 4 Dios es o no es uno en grado sumo?

CUESTIÓN 12 **Como conocemos a Dios**

 Art. 1 . ¿Puede o no puede algún entendimiento creado ver a Dios en su esencia?

 Art. 2: La esencia divina, ¿puede o no puede ser vista por el entendimiento creado a través de alguna semejanza?

 Art. 3: La esencia divina, ¿puede o no puede ser vista con los ojos corporales?

 Art. 4: ¿Puede o no puede algún entendimiento creado, por su capacidad natural, ver la esencia divina?................................

 Art. 5: ¿Necesita o no necesita el entendimiento creado alguna luz creada para ver la esencia divina?

 Art. 6: Entre los que ven la esencia divina, ¿la ven o no la ven unos mejor que otros?

Art. 7: Quienes ven a Dios en su esencia, ¿le comprehenden?

Art. 8: Quienes ven a Dios en esencia, ¿lo ven todo en Dios?..........

Art. 9: Lo que es visto en Dios por quienes contemplan la esencia divina, ¿es o no es visto a través de algunas imágenes?

Art. 10: Quienes ven a Dios en esencia, ¿ven simultáneamente en Él todo lo que ven?.

Art. 11: ¿Puede o no puede alguien en esta vida ver a Dios en esencia?....

Art. 12: En esta vida, ¿se puede o no se puede conocer a Dios por la razón natural?

Art. 13: El conocimiento de Dios que se tiene por gracia, ¿es o no es más profundo que el que se tiene por razón natural?

CUESTIÓN 13: **Sobre** **los nombres de Dios**

Art 1 ¿Hay o no hay algún nombre que le convenga a Dios?

Art 2Puede o no puede darse a Dios sustancialmente algún nombre?

Art 3 ¿Hay o no hay algún nombre que se diga de Dios en sentido propio

 Art. 4. Los nombres que se dan a Dios, ¿son o no son sinónimos?

 Art 5 Los nombres dados a Dios y a las criaturas, ¿son o no son dados unívocamente a ambos?

 Art. 6: Los nombres ¿son o no son dados a las criaturas antes que a Dios?

 Art 7 Los nombres que implican relación a las criaturas ¿son o no son dados a Dios partiendo del tiempo?

 Art 8 El nombre de Dios indica o no indica naturaleza?

 Art 9 El nombre de Dios es o no es comunicable?

 Art 10: El nombre de Dios ¿es o no es por participación naturaleza y opinión dado a Dios unívocamente?

 Art. 11: El nombre «El que es», ¿es o no es en grado sumo el nombre pro­pio de Dios?

Art. 12: ¿Pueden o no pueden formarse proposiciones afirmativas de Dios?

CUESTIÓN 14: **Sobre la ciencia de Dios**

 Art. 1: ¿Hay o no hay ciencia en Dios?

 Art. 2: ¿Se conoce o no se conoce Dios a sí mismo?

 Art. 3: ¿Se comprehende o no se comprehende Dios a sí mismo? ......

 Art. 4: El entender de Dios ¿es o no es su sustancia?

 Art. 5: ¿Conoce o no conoce Dios lo distinto a Él?...

 Art. 6: ¿Conoce o no conoce Dios con conocimiento propio lo distinto de Él?

 Art. 7: La ciencia de Dios ¿es o no es discursiva?

 Art. 8: La ciencia de Dios, ¿es o no es causa de las cosas?

 Art. 9: Dios, ¿conoce o no conoce lo inexistente?

 Art. 10: Dios, ¿conoce o no conoce el mal?

 Art. 11: Dios, ¿conoce o no conoce lo singular?

 Art. 12: Dios, ¿puede o no puede conocer cosas infinitas?

 Art. 13: Dios, ¿conoce o no conoce lo futuro contingente?

 Art. 14: Dios, ¿conoce o no conoce lo enunciable?

 Art. 15: La ciencia de Dios, ¿es o no es modificable?

 Art. 16: La ciencia que Dios tiene de las cosas, ¿es o no es especulativa?

CUESTIÓN 15: **Sobre las ideas**

Art. 1: ¿Hay o no hay ideas?

Art. 2: ¿Hay o no hay muchas ideas?

Art. 3: Las cosas que Dios conoce de todo, ¿son o no son en El ideas?

CUESTIÓN 16: **Sobre la verdad**

 Art. 1: La verdad, ¿está o no está sólo en el entendimiento?

 Art. 2: La verdad, ¿está o no está en el entendimiento que compone y divide?

 Art. 3: ¿Se identifican o no se identifican lo verdadero y el ser?

 Art. 4: Conceptualmente, ¿es o no es anterior el bien a lo verdadero?

 Art. 5: Dios, ¿es o no es la verdad?

 Art. 6: ¿Hay o no hay una sola verdad como criterio de todo lo verdadero?

 Art. 7: La verdad creada, ¿es o no es eterna?

 Art. 8: La verdad, ¿es o no es inmutable?

CUESTIÓN 17: **Sobre la falsedad**

Art. 1: La falsedad, ¿está o no está en las cosas?

Art. 2: La falsedad, ¿está o no está en el sentido?

Art. 3: La falsedad, ¿está o no está en el entendimiento?

Art. 4: Lo verdadero y lo falso ¿son o no son contrarios?

CUESTIÓN 18: **Sobre la vida de Dios:**

Art. 1: ¿Viven o no viven todas las cosas naturales?

Art. 2: La vida, ¿es o no es una operación determinada?

Art. 3: Dios, ¿vive o no vive?

Art. 4: En Dios, ¿todo es o no es vida?

CUESTIÓN 19: **Sobre la voluntad de Dios**

 Art. 1: En Dios, ¿hay o no hay voluntad?

 Art. 2: ¿Quiere o no quiere Dios lo distinto a Él?

 Art. 3: Lo que Dios quiere, ¿lo quiere o no lo quiere por necesidad?

 Art. 4: La voluntad de Dios, ¿es o no es causa de las cosas?

 Art. 5: ¿Hay o no hay alguna causa que determine la voluntad de Dios?

 Art. 6: La voluntad de Dios, ¿se cumple o no se cumple siempre?

 Art. 7: La voluntad de Dios, ¿es o no es cambiable?

 Art. 8: La voluntad de Dios, ¿impone o no impone necesidad a lo que­rido?

 Art. 9: En Dios, ¿hay o no hay voluntad de mal?

 Art. 10: Dios ¿tiene o no tiene libre albedrío?

 Art. 11: En Dios, ¿hay o no hay que distinguir la voluntad de signo?....

 Art. 12: ¿Son o no son correctamente atribuidos a la voluntad de Dios cinco signos?

CUESTIÓN 20: **Sobre el** **amor de Dios**

Art. 1:, En Dios, ¿hay o no hay amor?

Art. 2: Dios, ¿lo ama o no lo ama todo?

Art. 3: Dios, ¿lo ama o no lo ama todo por igual?

Art. 4: Dios, ¿ama o no ama siempre más a los mejores?

CUESTIÓN 21: **Sobre la justicia y misericordia de Dios**

 Art. 1: En Dios, ¿hay o no hay justicia?

 Art. 2: La justicia de Dios, ¿es o no es la verdad?

 Art. 3: En Dios, ¿hay o no ha y misericordia?

 Art. 4: ¿Hay o no hay justicia y misericordia en todo lo que Dios hace?

CUESTIÓN 22: Sobre **la providencia de Dios**

 Art 1: La providencia ¿le compete o no le compete a Dios?

 Art 2 Todas las cosas, ¿están o no están sometidas a la providencia divina?

 Art 3 ¿Provee o no provee Dios directamente a todos?

 Art 4 La providencia divina, ¿impone o no impone necesidad a las cosas?

CUESTIÓN 23 **Sobre la** **predestinación**

Art 1 Los hombres, ¿son o no son predestinados por Dios?

 Art 2 La predestinación, ¿pone o no pone algo en el predestinado?

 Art 3 ¿Condena o no condena Dios a algún hombre?

 Art 4 Los predestinados, ¿son o no son elegidos por Dios?

 Art 5 El conocimiento previo de los meritos, ¿es o no es causa de predestinación?

 Art 6 ¿Es o no es segura la predestinación?

 Art 7 ¿Es o no es seguro el numero de predestinados?

 Art 8 La predestinación, ¿puede o no puede ser ayudada por las oracio­nes de los santos?

CUESTIÓN 24: **Sobre el libro de la vida**

Art. 1: ¿Son o no son lo mismo libro de la vida y predestinación?

Art. 2: El libro de la vida, ¿se refiere o no Se refiere solamente a la vida gloriosa de los predestinados?

Art. 3: ¿Puede o no puede alguien ser borrado del libro de la vida?

CUESTIÓN 25: **Sobre el** **poder de Dios**

Art 1 ¿Hay o no hay poder en Dios?

Art. 2. El poder de Dios, ¿es o no es infinito?

Art. 3: Dios, ¿es o no es omnipotente?

Art 4 ¿Puede o no puede Dios hacer que lo pasado no fuera?

Art 5 ¿Puede o no puede Dios hacer lo que no hace?

Art 6: Lo que Dios hace, ¿puede o no puede hacerlo mejor?

CUESTIÓN 26 **Sobre la bienaventuranza divina**

Art. 1: La bienaventuranza, ¿le corresponde o no le corresponde a Dios?

 Art. 2: Dios, ¿es o no es llamado bienaventurado por razón del entendimiento?

 Art : 3: ¿Es o no es Dios la única bienaventuranza de los bienaventurados?

 Art. 4: ¿Está o no está incluida en la bienaventuranza de Dios toda bien­aventuranza?

LA *TRINIDAD DE PERSONAS*

CUESTIÓN 27: **Sobre el origen de las personas divinas**

Art. 1: ¿Hay o no hay procesión en las personas divinas?

 Art. 2: En las personas divinas, ¿puede o no puede alguna procesión ser llamada generación?

 Art. 3: ¿Hay o no hay en las procesiones divinas otra distinta de la gene­ración de la Palabra?

 Art. 4: En las personas divinas, la procesión de amor, ¿es o no es genera­ción?

 Art. 5: ¿Hay o no hay en las personas divinas más de dos procesiones?

CUESTIÓN 28: **Sobre las relaciones de las personas divinas**

Art. 1: En Dios, ¿hay o no hay algunas relaciones reales?

Art. 2: En Dios, la relación, ¿es o no es lo mismo que su esencia

Art. 3: Las relaciones que hay en Dios, ¿se distinguen o no se distinguen realmente entre sí?

Art. 4: En Dios, ¿hay o no hay sólo cuatro relaciones reales, a saber: Pa­ternidad, Filiación, Espiración y Procesión?

CUESTIÓN 29: Sobre las personas divinas

 Art. 1: Definición de persona

 Art. 2: Persona, ¿es o no es lo mismo que hipóstasis, subsistencia y esencia?

 Art. 3: El nombre persona, ¿se puede o no se puede dar a lo divino?

 Art. 4: El nombre persona, ¿significa o no significa relación?

CUESTIÓN 30: Sobre **la** **pluralidad de las personas divinas**

Art. 1: ¿Hay o no hay varias personas en Dios?

Art. 2: En Dios, ¿hay o no hay más de tres personas?

Art. 3: Los términos numéricos, ¿ponen o no ponen algo en Dios?

Art. 4: El nombre persona, ¿puede o no puede ser común a las tres perso­nas?

CUESTIÓN 31: **Sobre lo referente a la unidad y pluralidad en Dios**

 Art. 1: ¿Hay o no hay trinidad en Dios?

 Art. 2: ¿Es o no es el Hijo otro que el Padre?

 Art. 3: El exclusivo solo, ¿hay o no hay que añadirlo en Dios al término esencial?

 Art. 4: ¿Puede o no puede añadirse lo exclusivo al término personal

CUESTIÓN 32: **Sobre el conocimiento de las personas divinas**

Art. 1: La trinidad de personas divinas, ¿puede o no puede ser conocida por razón natural?

 Art. 2: ¿Hay o no hay que poner nociones en Dios?

 Art. 3: ¿Son o no son cinco las nociones?

 Art. 4: ¿Se puede o no opinar de forma distinta sobre las nociones?

CUESTIÓN 33: **Sobre la persona del Padre**

 Art. 1: Al Padre, ¿le corresponde o no le corresponde ser principio?

Art. 2: Padre, ¿es o no es propiamente el nombre de la persona divina?

Art. 3: Padre, ¿se dice o no se dice de Dios antes de nada en sentido per­sonal?

Art. 4: Ser ingénito, ¿es o no es propio del Padre?

Cuestión 34: **Sobre la persona del Hijo**

Art. 1: En Dios, la Palabra, ¿es o no es nombre personal?

Art. 2: Palabra, ¿es o no es el nombre propio del Hijo?

Art. 3: El nombre de la Palabra, ¿implica o no implica relación con la criatura?

CUESTIÓN 35: **Sobre la** **Imagen**

Art. 1: En Dios, el nombre Imagen, ¿tiene o no tiene sentido personal?

Art. 2: Imagen, ¿es o no es nombre propio del Hijo?

CUESTIÓN **36: Sobre la persona del Espíritu Santo**

Art. 1: «Espíritu Santo», ¿es o no es el nombre propio de alguna persona divina?

Art. 2: El Espíritu Santo, ¿procede o no procede del Hijo?

Art. 3: El Espíritu Santo, ¿procede o no procede del Padre por el Hijo?

Art. 4: El Padre y el Hijo, ¿son o no son el único principio del Espíritu Santo?

CUESTIÓN 37: **Sobre el Espíritu Santo llamado Amor**

Art. 1: Amor, ¿es o no es el nombre propio del Espíritu Santo?

Art. 2: El Padre y el Hijo, ¿se aman o no sc aman por el Espíritu Santo?

CUESTIÓN 38: **Sobre el Espíritu Santo llamado Don**

Art. 1: Don, ¿es o no es nombre personal?

Art. 2: Don, ¿es o no es nombre propio del Espíritu Santo?

CUESTIÓN 39: **Sobre la relación Personas-Esencia**

Art. 1: En Dios, ¿esencia y persona son o no son lo mismo?

 Art. 2: ¿Hay o no hay que decir que las tres personas son de una esencia?

 Art. 3: Los nombres esenciales, ¿hay que atribuirlos a las tres personas en singular o en plural?

 Art: 4: Los nombre esenciales concretos, ¿pueden o no pueden sustituir al de persona?

 Art. 5: Los nombres esenciales abstractos, ¿pueden o no pueden sustituir al de persona?

 Art. 6: Persona, ¿puede o no puede aplicarse a los nombres esenciales? :

 Art. 7: Los nombres esenciales, ¿son o no son atribuibles a las personas?

 Art . 8: Los Santos Doctores, ¿han o no han atribuido correctamente los atributos esenciales a las personas?

CUESTIÓN 40: **Sobre la relación personas-propiedades**

 Art 1 Relación, ¿es o no es lo mismo que persona?

Art 2 Las personas, ¿se distinguen o no se distinguen por las relaciones?

Art 3 Abstraídas mentalmente las relaciones de las personas, ¿permane­cen o no permanecen las hipostasis?

Art 4 10s actos nocionales, ¿son o no son previos a las propiedades?

CUESTIÓN 41 **Sobre la relación personas actos nocionales**

Art 1 Los actos nocionales, ¿son o no son atribuibles a las personas?

Art 2 Los actos nocionales, ¿son o no son voluntarios?

Art 3 Los actos nocionales, ¿provienen o no provienen de algo?

Art 4 En Dios, ¿hay o no hay potencia con respecto al acto nocional?

Art 5 La potencia para engendrar, ¿indica relación y no esencia?

Art 6 El acto nocional, ¿puede o no puede terminar en muchas personas?

CUESTIÓN 42 **Sobre la relación** **de las personas divinas entre sí Igualdad y semejanza**

Art 1 En las personas divinas, ¿hay o no hay igualdad?

 Art 2 La persona que procede, ¿es o no es coeterna con su principio, como el Hijo con el Padre?

 Art 3 En las personas divinas, ¿hay o no hay orden de naturaleza?

 Art 4 El Hijo, ¿es o no es igual al Padre en cuanto a la grandeza?

 Art 5 El Hijo, ¿está o no está en el Padre? ¿Y el Padre en el Hijo?

 Art 6 El Hijo, ¿es o no es igual al Padre en cuanto al poder?

CUESTIÓN 43: **Sobre la relación de las personas divinas entre sí: La misión**

Art. 1: ¿Le corresponde o no le corresponde a alguna persona divina ser enviada?

 Art. 2: La misión, ¿es eterna o solamente temporal?

 Art. 3: La misión invisible de la persona divina, ¿se hace o no se hace sólo por el don de la gracia santificante?

 Art. 4: Al Padre, ¿le corresponde o no le corresponde ser enviado?

 Art. 5: Al Hijo, ¿le corresponde o no le corresponde ser enviado invisible­mente?

 Art. 6: La misión invisible, ¿se hace o no se hace a todos los que partici­pan de la gracia?

Art. 7: Al Espíritu Santo, ¿le corresponde o no le corresponde ser envia­do visiblemente?

Art. 8: ¿Ninguna persona divina es o no es enviada más que por aquella de la que procede eternamente?

*TRATADO DE LA CREACIÓN o PRODUCCION DE TODOS*

*LOS SERES POR DIOS*

CUESTIÓN 44**: Sobre las criaturas en Cuanto procedentes de Dios y**

 **sobre la primera causa de todos los seres**

Art. 1: ¿Es o no es necesario que todo ser haya sido creado por Dios? :

 Art. 2: La materia prima, ¿es o no es creada por Dios?

 Art. 3: La causa ejemplar, ¿es o no es algo además de Dios?

 Art. 4: Dios, ¿es o no es la causa final de todo?

CUESTIÓN 45: **Sobre [el modo] cómo proceden las cosas del primer princi­pio**

 Art. 1: Crear, ¿es o no es hacer algo de la nada?

 Art. 2: Dios, ¿puede o no puede crear algo?

 Art. 3: La creación, ¿es o no es algo en la criatura?

 Art. 4: Ser creado, ¿es o no es propio de los seres compuestos y subsistentes?

 Art. 5: Crear, ¿es o no es propio sólo de Dios?

 Art. 6: Crear, ¿es o no es algo propio de alguna persona divina?

 Art. 7: ¿Es o no es necesario encontrar en las criaturas algún vestigio divino?

Art. 8: La creación, ¿está o no está mezclada con las obras de naturaleza y voluntad?

CUESTIÓN 46: **Sobre el principio de duración de las cosas creadas**

Art. 1: La totalidad de criaturas, ¿existió o no existió siempre?

Art. 2: El inicio del mundo, ¿es o no es articulo de fe?

Art. 3: La creación de las cosas, ¿fue o no fue al principio del tiempo?

CUESTIÓN 47: **Sobre la diversificación de las cosas en general**

Art. 1: La multitud y diversificación de las cosas, ¿proviene o no proviene de Dios?

 Art. 2: La desigualdad de las cosas, ¿se debe o no se debe a Dios?

 Art. 3: ¿Hay o no hay un solo mundo?

CUESTIÓN 48: **Sobre la diversificación de las cosas en especial**

 Art. 1: El mal, ¿es o no es alguna naturaleza determinada?

 Art. 2: El mal, ¿se encuentra o no se encuentra en las cosas?

 Art. 3: El mal, ¿está o no está en el bien como en su sujeto?

 Art. 4: El mal, ¿corrompe o no corrompe totalmente al bien?

 Art. 5: El mal, ¿está o no está suficientemente dividido entre pena y culpa? :

 Art. 6: ¿Qué tiene más razón de mal: la pena o la culpa?

CUESTIÓN 49: **Sobre la causa del mal**

Art. 1: El bien, ¿puede o no puede ser causa del mal?

Art. 2: El sumo bien, Dios, ¿es o no es causa del mal?

Art. 3: ¿Hay o no hay un sumo mal causa de todo mal?

*TRATADO DE LOS ANGELES*

CUESTIÓN 50: **Sobre la sustancia de los ángeles**

Art. 1: El ángel, ¿es o no es completamente incorpóreo?

 Art. 2: El ángel, ¿está o no está compuesto a partir de la materia y la forma?

 Art. 3: ¿Es o no es inmenso el número de los ángeles?

 Art. 4: Los ángeles, ¿difieren o no difieren en especie?................

 Art 5: Los ángeles, ¿son o no son incorruptibles?

CUESTIÓN 51: **Sobre la relación de los ángeles con lo corporal**

Art 1 . Los ángeles ¿tienen o no tienen cuerpos unidos a si naturalmente?

Art. 2. Los ángeles, ¿toman o no toman cuerpos?

Art 3 Los ángeles, en los cuerpos que toman, ¿ejercen o no ejercen acciones vitales?

CEESTIÓN 52 **Relación de los ángeles con el lugar**

Art 1 El ángel ¿ocupa o no ocupa lugar?

Art 2 El ángel ¿puede o no puede estar en muchos lugares a la vez?

Art. 3. Muchos ángeles, ¿pueden o no pueden estar en un mismo lugar a la vez?

CUESTIÓN 53: **Sobre el movimiento local de los ángeles**

Art. 1: El ángel, ¿puede o no puede moverse localmente?

Art. 2: El ángel, ¿pasa o no pasa por el medio?

Art. 3: El movimiento del ángel, ¿es o no es instantáneo?

CUESTIÓN 54: **Sobre el conocimiento de los ángeles**

 Art 1 En el ángel entender ¿es o no es su sustancia?

 Art 2 En el ángel entender ¿es o no es su ser?

 Art 3 La potencia intelectiva del ángel es o no es su esencia?

 Art 4 En el ángel ¿hay o no hay entendimiento agente y posible?

 Art 5 En los ángeles ¿hay o no hay solo conocimiento intelectivo?

CUESTIÓN 55 **Sobre el medio del conocimiento angélico**

Art 1 Los ángeles ¿lo conocen o no lo conocen todo por su sustancia?

Art. 2: Los ángeles, ¿conocen o no conocen por las especies tomadas delas cosas?

Art. 3: Los ángeles superiores, ¿conocen o no conocen por especies más universales que los ángeles inferiores?

CUESTIÓN 56: **Sobre el conocimiento de los ángeles: lo inmaterial**

Art. 1: El ángel, ¿se conoce o no se conoce a sí mismo?

Art. 2: Un ángel, ¿conoce o no conoce a otro?

Art. 3: Los ángeles, por su naturaleza, ¿pueden o no pueden conocer a Dios?

CUESTIÓN 57: **Sobre el conocimiento de los ángeles: lo material**

Art. 1: Los ángeles, ¿conocen o no conocen las cosas materiales?

Art. 2: Los ángeles, ¿conocen o no conocen lo singular?

Art. 3: Los ángeles, ¿conocen o no conocen lo futuro?...............

Art. 4: Los ángeles, ¿conocen o no conocen los pensamientos del corazón?

Art. 5: Los ángeles, ¿conocen o no conocen los misterios de la gracia?

CUESTIÓN 58: **Los** **ángeles: modo de conocer**

Art. 1: El conocimiento del ángel, ¿está o no está a veces en potencia y a veces en acto?

 Art. 2: El ángel, ¿puede o no puede conocer muchas cosas simultáneamente?

 Art. 3: El ángel, ¿conoce o no conoce con proceso discursivo?

 Art. 4: El ángel, ¿conoce o no conoce por composición y división?

 Art. 5: En el conocimiento angélico, ¿puede o no puede haber falsedad?

 Art. 6: En los ángeles, ¿hay o no hay conocimiento matutino y vespertino?

 Art. 7: El conocimiento matutino y el vespertino, ¿es o no es el mismo?

CUESTIÓN 59: **Sobre la voluntad de los ángeles**

Art. 1: En los ángeles, ¿hay o no hay voluntad?

Art. 2: En los ángeles, la voluntad, ¿es o no es diferente del entendimiento y de la naturaleza?

Art. 3: En los ángeles, ¿hay o no hay libre albedrío?

Art. 4: En los ángeles, ¿se da o no se da lo irascible y lo concupiscible?

CUESTIÓN 60: **Sobre el amor o dilección de los ángeles**

Art. 1: En el ángel, ¿hay o no hay amor o dilección natural?

Art. 2: En el ángel, ¿hay o no hay amor electivo?

Art. 3: Un ángel, ¿se ama o no se ama a sí mismo con amor natural y electivo?

Art. 4: Un ángel, ¿ama o no ama a otro con amor natural como se ama a sí mismo?

Art. 5: Un ángel, ¿ama o no ama con amor natural más a Dios que a si mismo?

CUESTIÓN **61: Sobre la producción de los ángeles en su ser natural**

Art. 1: Los ángeles, ¿son o no son causados?

Art. 2: El ángel, ¿es o no es producido por Dios desde la eternidad?

Art. 3: Los ángeles, ¿han sido o no han sido creados antes que el mundo corpóreo?

Art. 4: Los ángeles, ¿fueron o no fueron creados en el cielo empíreo?

CUESTIÓN 62: **Sobre la perfección de los ángeles en gracia y gloria**

 Art. 1: Los ángeles, desde el momento de su creación, ¿fueron o no fueron bienaventurados?

 Art. 2: ¿Necesitaron o no necesitaron de la gracia para volverse a Dios?

 Art. 3: ¿Fueron o no fueron creados en gracia?

 Art. 4: Los ángeles bienaventurados, ¿merecieron o no merecieron su bienaventuranza?

 Art. 5: ¿Alcanzaron o no alcanzaron la bienaventuranza inmediatamente después de merecerla?

 Art. 6: Los ángeles, ¿recibieron o no recibieron la gracia y la gloría según su capacidad natural?:

 Art. 7: Una vez conseguida la gloria, ¿permaneció o no permaneció en ellos su amor y conocimiento natural?

 Art. 8: Un ángel bienaventurado, ¿puede o no puede pecar?

 Art. 9: Los ángeles bienaventurados, ¿pueden o no pueden progresar en la bienaventuranza?

CUESTIÓN 63: **Sobre la maldad de los ángeles: la culpa**

 Art. 1: En los ángeles, ¿puede o no puede haber mal de culpa?

 Art. 2: En los ángeles, ¿puede haber sólo el pecado de soberbia y de envidia?

 Art. 3: El diablo, ¿apeteció o no apeteció ser como Dios?

 Art. 4: Algunos demonios, ¿son o no son malos por naturaleza?

 Art. 5: El diablo, ¿fue o no fue malo en el mismo instante de su creación por culpa de su propia voluntad?

 Art. 6: ¿Medió o no medió algún tiempo entre la creación del ángel y su caída?

 Art. 7: El ángel supremo entre los que pecaron, ¿era o no -ra el supremo de todos?

 Art. 8: El pecado del primer ángel, ¿fue o no fue causa del pecado de los demás?

 Art. 9: Los que cayeron, ¿son o no son tantos como los que permanecieron?

CUESTIÓN 64: **Sobre la pena de los demonios**

Art. 1: El entendimiento del demonio, ¿se obcecó o no se obcecó por la privación del conocimiento de toda la verdad?

Art. 2: La voluntad de los demonios, ¿se obstinó O no se obstinó en el mal?

 Art. 3: ¿Hay o no hay dolor en los demonios?

 Art. 4: El aire, ¿es o no es el lugar penal de los demonios?

TRATADO DE LA CREACION CORPOREA

CUESTION 65 **Sobre** la **creación de la criatura corporal**

Art 1 La criatura corporal ¿ha sido o no ha sido hecha por Dios?

Art 2 La criatura corporal ha sido o no ha sido hecha en razón de la bondad de Dios?

Art 3 La criatura corporal, ¿ha sido o no ha sido hecha por Dios a través de los ángeles?

Art 4 Las formas de los cuerpos, ¿son o no son producidas por los ángeles?

CUESTIÓN 66: Sobre **la relación creación-diversificación**

Art. 1: El estado informe de la materia, ¿precedió o no precedió a su formación?

Art. 2: ¿Hay o no hay para todos los cuerpos una sola materia en estado informe?

Art. 3: El cielo empíreo, ¿fue o no fue creado junto con la materia informe?

Art. 4: El tiempo, ¿fue o no fue creado juntamente con la materia informe?

CUESTIÓN 67: Sobre **la obra de diversificación en cuanto tal**

Art. 1: Luz, ¿es o no es dicho en sentido propio de los seres espirituales? :

Art. 2: La luz, ¿es o no es cuerpo?

 Art . 3: La luz, ¿es o no es cualidad?

Art. 4: ¿Es o no es conveniente colocar la producción de la luz en el primer día?

CUESTIÓN 68**: Sobre el segundo día**

Art. 1: El firmamento, ¿fue o no fue hecho en el segundo día?

Art. 2: ¿Hay o no hay aguas encima del firmamento?

Art. 3: El firmamento, ¿separa o no separa unas aguas de otras?

Ait. 4: ¿Hay o no hay un solo cielo?

CUESTIÓN 69: **Sobre la obra del tercer día**

Art. 1: ¿Es o no es correcto decir que la acumulación de aguas fue hecha en el tercer día?

Art. 2: ¿Es o no es correcto colocar en el tercer día la producción de plantas?

CUESTIÓN 70: Sobre **la ornamentación. Cuarto día**

Art. 1: Los astros luminosos, ¿debieron o no debieron ser producidos en el cuarto día?

Art. 2: El porqué de la producción de los astros, ¿fue o no fue descrito correctamente?

Art. 3: Los astros luminosos del cielo, ¿son o no son animados?

CUESTIÓN 71: El **quinto día**

CUESTIÓN 72: El **sexto día**

CUESTIÓN 73: **El séptimo día**

 Art. 1: La conclusión de las obras divinas, ¿fue o no fue en el séptimo día?

Art. 2: En el séptimo día, ¿descansó o no descansó Dios de todo lo hecho?

Art. 3: ¿Es o no es correcto decir que Dios bendijo o santificó el séptimo día?

CUESTIÓN 74: **Sobre** **los** **siete días en conjunto**

 Art. 1: ¿Son o no son suficientes los siete días mencionados?

 Art. 2: Todos estos días, ¿son o no son uno sólo?

Art. 3: ¿Usa o no usa la Escritura las palabras más adecuadas para expresar las obras de los seis días?

 *TRATADO DEL HOMBRE*

CUESTIÓN 75: **Sobre el hombre compuesto de alma y cuerpo. Sobre la esencia del alma**

 Art. 1: El alma, ¿es o no es cuerpo?

 Art. 2: El alma humana, ¿es o no es algo subsistente?

 Art. 3: Las almas de los animales irracionales, ¿son o no son subsistentes?

 Art. 4: El alma, ¿es o no es el hombre?

 Art. 5: El alma, ¿está o no está compuesta a partir de la materia y de la forma?

 Art. 6: El alma humana, ¿es o no es corruptible?

 Art. 7: El alma y el ángel ¿son o no son de la misma especie?

CUESTIÓN 76: **Sobre la unión alma-cuerpo**

Art. 1: El principio intelectivo, ¿se une o no se une al cuerpo como forma?

Art. 2: El principio intelectivo, ¿se multiplica o no se multiplica conforme se multiplican los cuerpos?

Art. 3: En el hombre, además del alma intelectiva, ¿hay o no hay otras almas diferentes esencialmente?

Art. 4: En el hombre, además del alma intelectiva, ¿hay o no hay otra forma?

Art. 5: ¿Es o no es conveniente que el alma intelectiva se una al cuerpo correspondiente?

Art. 6: El alma intelectiva, ¿se une o no se une al cuerpo mediante determinadas disposiciones accidentales?:

Art. 7: El alma, ¿se une o no se une al cuerpo mediante algún cuerpo?

Art 8: El alma, ¿está o no está totalmente en cualquier parte del cuerpo?

CUESTIÓN 77: Sobre **lo referente a las potencias en general**

 Art. 1: La misma esencia del alma, ¿es o no es su potencia?

 Art. 2: ¿Hay o no hay muchas potencias del alma?

 Art. 3: Las potencias, ¿se distinguen o no se distinguen por los actos y objetos?

 Art. 4: En las potencias del alma, ¿hay o no hay orden?

 Art. 5: Todas las potencias del alma, ¿están o no están en el alma como en su sujeto?

 Art. 6: Las potencias del alma, ¿dimanan o no dimanan de su esencia?

 Art. 7: Una potencia del alma, ¿surge o no surge de otra?

 Art. 8: Todas las potencias del alma, ¿permanecen o no permanecen en el alma una vez separada del cuerpo?

CUESTIÓN 78: **Sobre las potencias del alma en especial**

Art. 1: ¿Son o no son cinco los géneros de las potencias del alma que hay que distinguir?

 Art. 2: ¿Están o no están asignadas correctamente las partes vegetativas, es decir, nutritiva, aumentativa y generativa?

 Art. 3: ¿Es o no es correcta la distinción en cinco sentidos exteriores?

 Art. 4: Los sentidos interiores, ¿están o no están distinguidos correctamente?

CUESTION 79 **Sobre las potencias intelectivas**

Art 1 El entendimiento, ¿es o no es una potencia del alma?

 Art 2 El entendimiento, ¿es o no es potencia pasiva?

 Art 3 Hay o no hay que poner un entendimiento agente?

 Art. 4: El entendimiento agente, ¿es o no es algo del alma?

 Art. 5: El entendimiento agente, ¿es o no es uno en todos?

 Art 6 La memoria ¿está o no está en la parte intelectiva del alma?

 Art 7 La memoria intelectiva y el entendimiento ¿son o no son potencias distintas?

 Art 8 La razón, ¿es o no es una potencia distinta del entendimiento?

 Art. 9: La razón superior y la inferior, ¿son o no son potencias diversas?

 Art \ 10 La inteligencia es o no es una potencia distirita del entendimiento?

 Art 11 El entendimiento especulativo y el práctico ¿son o no son potencias diversas?

 Art 12: La sindéresis ¿es o no es una potencia especial distinta de las de

Art 13: La conciencia es o no es una determinada potencia?

CUESTIÓN 80 **Sobre las potencias apetitivas en general**

 Art 1 El apetito, ¿es o no es alguna potencia especial del alma?

Art. 2. El apetito sensitivo y el intelectivo, ¿son o no son potencias diversas?

CUESTION 81 **Sobre la sensualidad**

Art 1 La sensualidad es o no es solamente apetitiva?

Art 2 El apetito sensitivo ¿se divide o no se divide en irascible y concupiscible como en potencias diversas?

Art 3 Lo irascible y lo concupiscible ¿están o no están sometidos a la razón?

CUESTIÓN 82 **Sobre la voluntad**

 Art. 1 . Lo que la voluntad desea, ¿lo desea o no lo desea por necesidad?

 Art 2 Lo que la voluntad quiere sea lo que sea ¿lo quiere o no lo quiere por necesidad?

 Art 3: La voluntad, ¿es o no es una potencia más digna que el entendimiento?

 Art 4 La voluntad, ¿impulsa o no impulsa al entendimiento?

 Art 5 Lo irascible y lo concupiscible ¿deben o no deben distinguirse en

 el apetito superior que es la voluntad?

CUESTIÓN 83 **Sobre el libre albedrio**

 Art 1 El hombre ¿tiene o no tiene libre albedrío?

 Art 2: El libre albedrío ¿es o no es una potencia?

 Art 3 El libre albedrío, ¿es o no es una potencia apetitiva?

 Art 4: El libre albedrío, ¿es o no es una potencia disjunta de la voluntad?

CUESTIÓN 84 **Sobre cómo el alma unida al cuerpo, entiende lo corporal, que le es inferior**

Art 1 El alma conoce o no conoce lo corporal por el entendimiento?

 Art 2 El alma conoce o no conoce lo corporal por su esencia? i

 Art 3: El alma ¿lo conoce o no lo conoce todo por las especies impresas na­turalmente en ella?

 Art 4: Las especies inteligibles ¿pasan o no pasan al alma provenientes de al­gunas formas separadas?

 Art 5 El alma intelectiva ¿conoce o no conoce las cosas materiales en las razones eternas?

 Art. 6: El conocimiento intelectual, ¿parte o no parte de las cosas sensi­bles?

 Art. 7: El entendimiento, ¿puede o no puede conocer, de hecho, mediante las especies inteligibles que ya posee sin recurrir a las imágenes?

Art. 8: El juicio del entendimiento, ¿queda o no queda impedido cuando el sentido está anulado?

CUESTIÓN 85: **Sobre** **el conocer: modo y orden**

Art. 1: Nuestro entendimiento, ¿conoce o no conoce lo corporal y lo material abstrayendo especies de las imágenes?

 Art. 2: Las especies inteligibles abstraídas de las imágenes, ¿se relacionan o no se relacionan con nuestro entendimiento como objeto?

 Art. 3: Nuestro entendimiento, por naturaleza, ¿conoce o no conoce antes lo más universal?

 Art. 4: Nuestro entendimiento, ¿puede o no puede conocer simultáneamente muchas cosas?

 Art. 5: Nuestro entendimiento, ¿conoce o no conoce componiendo y dividiendo?

 Art. 6: El entendimiento, ¿puede o no puede ser falso?

 Art. 7: ¿Puede o no puede alguien conocer mejor que otro una cosa?

 Art. 8: Nuestro entendimiento, ¿conoce o no conoce antes lo indivisible que lo divisible?

CUESTIÓN 86: **Sobre lo que nuestro entendimiento conoce en las cosas rnateriales**

Art. 1: Nuestro entendimiento, ¿conoce o no conoce lo singular?

Art. 2: Nuestro entendimiento, ¿puede o no puede conocer lo infinito?

Art. 3: Nuestro entendimiento, ¿conoce o no conoce lo contingente?

Art. 4: Nuestro entendimiento, ¿conoce o no conoce lo futuro?

CUESTIÓN 87: **Sobre cómo el alma se conoce a sí misma y cómo conoce lo que hay en ella**

 Art. 1: El alma intelectiva, ¿se conoce o no se conoce a sí misma por su esencia?

 Art. 2: Nuestro entendimiento, ¿conoce o no conoce los hábitos del alma por la esencia propia de ellos?

 Art. 3: El entendimiento, ¿conoce o no conoce su propio acto?

 Art. 4: El entendimiento, ¿conoce o no conoce el acto de la voluntad?

CUESTIÓN 88: Sobre cómo el alma conoce lo que está por encima de ella

Art. 1: El alma humana, en el estado de la vida presente, ¿puede o no puede conocer las sustancias inmateriales, que llamamos ángeles, por si mismas?

Art. 2: ¿Puede o no puede llegar a su conocimiento a través del conocimiento de las cosas materiales?

Art. 3: Dios, ¿es o no es lo primero que nosotros conocemos?

CUESTIÓN 89: **Sobre el conocimiento del alma separada**

Art. 1: El alma separada, ¿puede o no puede conocer algo?

 Art. 2: El alma separada, ¿conoce o no conoce las sustancias separadas?

 Art. 3: El alma separada, ¿conoce o no conoce todo lo natural?

 Art. 4: El alma separada, ¿conoce o no conoce lo singular?

 Art. 5: El hábito científico adquirido aquí, ¿permanece o no permanece en el alma separada?

 Art. 6: El acto científico adquirido aquí, ¿permanece o no permanece en el alma separada?

Art. 7: La distancia local, ¿impide o no impide el conocimiento del alma separada?

Art. 8: Las almas separadas, ¿conocen o no conocen lo que aquí sucede?

CUESTIÓN 90: **Sobre el origen del hombre: el alma**

Art. 1: El alma, ¿es algo hecho o es de la sustancia del mismo Dios?

Art. 2: El alma, ¿es o no es creada?

Art. 3: El alma racional, ¿es o no es creada directamente por Dios?

Art. 4: El alma humana, ¿fue o no fue creada antes del cuerpo?

CUESTIÓN 91: **Sobre el origen del hombre: el cuerpo**

Art. 1: El primer hombre, ¿fue o no fue hecho del barro?

Art. 2: El cuerpo humano, ¿es o no es hecho directamente por Dios?

Art. 3: El cuerpo humano, ¿fue o no fue correctamente dispuesto?

Art. 4: La producción del cuerpo humano, ¿está o no está correctamente descrita por la Sagrada Escritura?

CUESTIÓN 92: **Sobre el origen de la mujer**

 Art. 1: Al producir las primeras cosas, ¿debió o no debió ser hecha la mujer?

 Art. 2: La mujer, ¿debió o no debió ser hecha del hombre?

 Art. 3: La mujer, ¿debió o no debió ser formada a partir de la costilla del hombre?

 Art. 4: La mujer, ¿fue o no fue hecha directamente por Dios?

CUESTIÓN 93: **Sobre el origen del hombre. Fin u objetivo**

 Art. 1: La imagen de Dios, ¿está o no está en hombre?

 Art. 2: La imagen de Dios, ¿se encuentra o no se encuentra en las criaturas irracionales?

 Art. 3: La imagen de Dios, ¿está o no está más en el ángel que en el hombre?

 Art. 4: La imagen de Dios, ¿se encuentra o no se encuentra en cualquier hombre?

 Art. 5: La imagen de Dios, ¿está en el hombre referida a la trinidad de personas?

 Art. 6: La imagen de Dios, ¿está en el hombre sólo en lo que respecta a la mente?

 Art. 7: La imagen de Dios, ¿está o no está en el alma por razón de los actos?

 Art. 8: La imagen de la divina Trinidad, ¿está o no está en el alma sólo en relación con su objeto, que es Dios?

 Art. 9: ¿Hay o no hay una correcta distinción entre imagen y semejanza?

CUESTIÓN 94: **Sobre el estado y condición del primer hombre. Lo referen­te al entendimiento**

Art. 1: ¿Vio o no vio el hombre a Dios en su esencia?

Art. 2: Adán, en su estado de inocencia, ¿vio o no vio a los ángeles?

Art. 3: El primer hombre, ¿lo conoció o no lo conoció todo?

Art. 4: El hombre en su primer estado, ¿pudo o no pudo ser engañado? :

CUESTIÓN 95**: Sobre el estado y condición del primer hombre.**

 **Lo referente a la voluntad: Gracia y justicia**

Art. 1: El primer hombre, ¿fue o no fue creado en estado de gracia?

Art. 2: El primer hombre, ¿tuvo o no tuvo pasiones?

Art. 3: Adán, ¿tuvo o no tuvo todas las virtudes?

Art. 4: Las obras del primer hombre, ¿fueron o no fueron menos dignas de mérito que nuestras obras?

CUESTIÓN 96: **Sobre el dominio que le correspondía al hombre por su estado de inocencia**

 Art. 1: Adán, en el estado de inocencia, ¿dominaba o no dominaba a los animales?

 Art. 2: El primer hombre, ¿dominaba o no dominaba sobre todas las de­más criaturas?

 Art. 3: En el estado de inocencia, ¿los hombres serian o no serian iguales?

 Art. 4: En el estado de inocencia, ¿dominaba el hombre al hombre?

CUESTIÓN 97: **Sobre el estado del primer hombre. La conservación del individuo**

Art. 1: El hombre en estado de inocencia, ¿seria o no sería inmortal?

Art. 2: El hombre en estado de inocencia, ¿fue o no fue pasible?

Art. 3: El hombre en estado de inocencia, ¿necesitaba o no necesitaba alimentos?

Art. 4: El hombre en estado de inocencia, ¿hubiera o no hubiera alcanza­do la inmortalidad por el árbol de la vida?

CUESTIÓN **98: Sobre el estado del primer hombre. La conservación de la especie**

Art. 1: En el estado de inocencia, ¿habría habido, o no, generación?

Art. 2: En el estado de inocencia, ¿habría habido, o no, generación por coito?

CUESTIÓN 99: **Sobre la condición de la prole. El cuerpo**

Art. 1: En el estado de inocencia, los niños, al nacer, ¿tenían o no tenían toda la perfección corporal en uso?

Art. 2: En el primer estado, ¿hubo o no hubo mujeres?

CUESTIÓN 100: **Sobre la condición de la prole. La justicia**

Art. 1: Los hombres, ¿nacieron o no nacieron justos?

Art. 2: En el estado de inocencia, los niños, ¿hubieran o no hubieran nacido confirmados en justicia?

CUESTIÓN 101: **Sobre la condición de la prole. La ciencia**

 Art. 1: Los niños, ¿nacían o no nacían perfectoa en ciencia?

 Art. 2: Nada más nacer, los niños, ¿tenían o no tenía uso de razón?

CUESTIÓN 102: **Sobre el Paraíso, lugar del hombre**

 Art. 1: El Paraíso, ¿es o no es un lugar corpóreo?

 Art. 2: El Paraíso, ¿fue o no fue un lugar adecuado para ser habitado por el hombre?

 Art. 3: El hombre, ¿fue o no fue puesto en el Paraíso para que lo trabajara y custodiara?

 Art. 4: El hombre, ¿fue o no fue hecho en el Paraíso?

*LA CONSERVACIÓN Y GOBIERNO DE LAS COSAS POR DIOS*

CUESTIÓN 103: **Sobre el gobierno del mundo en general**

Art. 1: El mundo, ¿está o no está gobernado por alguien?

 Art. 2: El fin del gobierno del mundo, ¿está o no está fuera del mundo?

 Art. 3: El mundo, ¿está o no está gobernado por uno solo?

 Art. 4: El efecto del gobierno del mundo, ¿es uno o muchos?

 Art. 5: ¿Está o no está todo sometido al gobierno divino?

 Art. 6: ¿Está o no está todo gobernado directamente por Dios?

 Art. 7: ¿Puede o no puede suceder algo fuera de lo establecido por el gobierno divino?

 Art. 8: ¿Puede o no puede oponerse algo a lo establecido por el gobierno divino?

CUESTIÓN 104: **Sobre los efectos del gobierno divino en especial**

Art. 1: Las criaturas, ¿necesitan o no necesitan ser mantenidas en su existencia por Dios?

 Art. 2: Dios, ¿conserva o no conserva directamente a toda criatura en su existencia?

 Art. 3: Dioa, ¿puede o no puede reducir algo a la nada?

 Art. 4: ¿Es o no es algo reducido a la nada?

CUESTIÓN 105 Sobre **la mutación de las criaturas por Dios**

 Art. 1: ¿Puede o no puede Dios mover directamente la materia hacia la forma?

 Art. 2: ¿Puede o no puede Dioa mover directamente algún cuerpo?

 Art. 3: ¿Mueve o no mueve Dios directamente el entendimiento creado?

 Art. 4: ¿Puede o no puede Dioa mover la voluntad creada?

 Art. 5: ¿Opera o no ópera Dioa en todo el que actúa?

 Art. 6: ¿Puede o no puede Dios hacer algo fuera del orden establecido en las cosas?

 Art. 7: Todo lo que Dios hace fuera del orden establecido ¿es o no es milagro?

 Art. 8: ¿Es o no es un milagro mayor que otro?

CUESTIÓN 106: **Sobre cómo una criatura mueve a otra**

Art. 1: ¿Ilumina o no ilumina un ángel a otro?

Art. 2: ¿Puede o no puede un ángel mover la voluntad de otro?

Art. 3: ¿Puede o no puede un ángel inferior ilurninar a uno superior?

Art. 4: ¿Ilumina o no ilumina el ángel superior al inferior con todo lo que conoce?:

CUESTIÓN 107: **Sobre el lenguaje de los ángeles**

 Art. 1: ¿Habla o no habla un ángel a otro?

 Art. 2: ¿Habla o no habla el ángel inferior al superior?

 Art. 3: ¿Habla o no habla el ángel a Dios?

 Art. 4: Cuando un ángel habla a otro, ¿hay o no hay distancia local entre ellos?

Art 5 Lo que un ángel dice a otro, ¿lo conocen o no lo conocen los demas?

CUESTIÓN 108: **Los ángeles: jerarquías y órdenes**

 Art 1 Todos los ángeles, ¿son o no son de una sola jerarquía?

 Art 2 En la jerarquía, ¿hay o no hay un solo orden?

 Art 3 En un solo orden, ¿hay o no hay muchos ángeles?

 Art 4: La distinción de jerarquías y órdenes en los ángeles ¿es o no es por naturaleza?

 Art 5: Los órdenes de los ángeles, ¿están o no están nominados correctamente?

 Art 6: Los órdenes de los ángeles, ¿están o no están correctamente estratificados?

 Art 7 Los ordenes angélicos, ¿permanecerán o no permanecerán después del día del juicio?

 Art 8 Los hombres, ¿pertenecerán o no pertenecerán a los ordenes angélicos?

CUESTIÓN 109: Sobre **el orden de los ángeles malos**

Art. 1: ¿Hay o no hay orden en loa demonios?

 Art. 2: ¿Hay o no hay prelacía en ellos?

 Art 3: ¿Hay o no hay iluminación en los demonios?

 Art. 4: Los ángeles buenos, ¿tienen o no tienen prelacía sobre los malos? :

CUESTIÓN 110: **Sobre el dominio de los ángeles sobre la criatura corporal**

 Art 1 La criatura corporal está o no está regida por los ángeles?

 Art 2 La materia corporal, ¿obedece o no obedece al arbitrio de los ángeles?

Art 3 Los cuerpos, ¿obedecen o no obedecen a los ángeles con respecto al movimiento local?

Art 4 Los ángeles, ¿pueden o no pueden hacer milagros?

CUESTIÓN 111: **De la acción de los ángeles sobre los hombres**

Art. 1: El ángel, ¿puede o no puede iluminar al hombre?

 Art. 2: Los ángeles, ¿pueden o no pueden alterar la voluntad del hombre?

 Art. 3: El ángel, ¿puede o no puede alterar la imaginación del hombre?

 Art. 4: El ángel, ¿puede o no puede alterar el sentido humano?

CUESTIÓN 112: **Sobre la misión de los ángeles**

Art. 1: Los ángeles, ¿son o no son enviados para algún ministerio?

Art. 2: Todos los ángeles, ¿son o no son enviados para algún ministerio? :

Art. 3: Los ángeles que son enviados, ¿asisten o no asisten?

Art. 4: Todos los ángeles de la segunda jerarquía, ¿son o no son envia­dos?

CUESTIÓN 113: **Los** **ángeles custodios**

Art. 1: Los hombres, ¿están o no están custodiados por los ángeles?

Art. 2: A cada hombre, ¿le corresponde o no le corresponde un ángel custodio?

 Art. 3: La guarda del hombre, ¿pertenece o no pertenece al último de los órdenes angélicos?

 Art. 4: A todo hombre, ¿le corresponde o no le corresponde tener un ángel custodio?

 Art. 5: El ángel custodio, ¿empieza o no empieza a guardar al hombre desde el momento de su nacimiento?

 Art. 6: El ángel, ¿abandona o no abandona alguna vez al hombre?

 Art. 7: Los ángeles custodios, ¿sufren o no sufren por el mal que le sucede al custodiado?

 Art. 8: Entre los ángeles, ¿hay o no hay discrepancias por motivo de la custodia?

CUESTIÓN 114: **Sobre la insidia de los demonios**

Art. 1: Los hombres, ¿son o no son combatidos por los demonios?.....

 Art. 2: Tentar, ¿es o no es propio del diablo?

 Art. 3: Todos los pecados, ¿provienen o no provienen de la tentación del diablo?

 Art. 4: Los demonios, ¿pueden o no pueden seducir a los hombres por medio de verdaderos milagros?

 Art. 5: Los demonios que son superados por alguien, ¿insisten o no insis­ten en seguir tentando?

CUESTIÓN 115: **Sobre la acción de la criatura corporal**

Art. 1: Algún cuerpo, ¿es o no es activo?

 Art. 2: En la materia corporal, ¿hay o no hay algunas razones seminales?

 Art. 3: Los cuerpos celestes, ¿son o no son causa de lo que ocurre en los cuerpos de aquí abajo?

 Art. 4: Los cuerpos celestes, ¿son o no son causa de los actos humanos?

 Art. 5: Los cuerpos celestes, ¿pueden o no pueden influir en los demonios?

 Art. 6: Los cuerpos celestes, ¿imponen o no imponen necesidad en aquellos que les están sometidos?

CUESTIÓN 116: **Sobre el hado**

Art. 1: El hado, ¿es o no es algo?

 Art. 2: El hado, ¿está o no está en las cosas creadas?

 Art. 3: El hado, ¿es o no es inmutable?

 Art. 4: ¿Está o no está todo sometido al hado?

CUESTIÓN 117: **Sobre lo que pertenece a la acción del hombre**

Art. 1: Un hombre, ¿puede o no puede enseñar a otro?

Art. 2: Los hombres, ¿pueden o no pueden enseñar a los ángeles?

Art. 3: El hombre, por el poder de su alma, ¿puede o no puede alterar la materia corporal?

Art. 4: El alma del hombre separada, ¿puede o no puede mover los cuer­pos al menos localmente?

CUESTIÓN 118: **Sobre la propagación humana: el alma**

Art. 1: El alma sensitiva, ¿se transmite o no se transmite con el semen?

Art. 2: El alma intelectiva, ¿es o no es causa a partir del semen?

Art. 3: Todas las almas humanas, ¿fueron o no fueron creadas a un tiem­po al principio del mundo?

CUESTIÓN 119: Sobre **la propagación** **humana el cuerpo**

Art. 1: Algo del alimento, ¿constituye o no constituye parte real de la na­turaleza humana?

Art. 2: El semen, ¿está o no está hecho de lo sobrante del alimento?

PARTE I-II

PRÓLOGO

*TRATADO DE LA BIENAVENTURANZA*

CUESTIÓN 1: **El fin último del hombre**

Art. 1: ¿Es propio del hombre obrar por un fin?

Art. 2: ¿Es propio de la naturaleza racional obrar por un fin?

Art. 3: ¿Los actos del hombre se especifican por el fin?

Art. 4: ¿Hay un fin último de la vida humana?

Art 5: ¿Puede un hombre tener muchos fines últimos?

Art 6: ¿Quiere el hombre por el rin ultimo cuanto desea?

Art 7. ¿Hay un único fin último para todos los hombres?

Art 8: ¿Las demás criaturas tienen el mismo fin último?

 CUE STI()N 2: **¿En qué Consiste la bienaventuranza del hombre?**

 Art 1: ¿Consiste la bienaventuranza del hombre en las riquezas?

 Art 2: ¿La bienaventuranza del hombre consiste en los honores?

 Art 3 ¿La bienaventuranza del hombre consiste en la fama o gloria?

 Art 4. ¿Consiste la bienaventuranza del hombre en el poder?

 Art 5 ¿Consiste la bienaventuranza del hombre en algún bien del cuerpo?

 Art 6' ¿La bienaventuranza del hombre consiste en el placer?

 Art 7 La bienaventuranza del hombre consiste en algún bien del alma

 Art 8 La bienaventuranza del hombre ¿consiste en algún bien creado?

 CUESTIÓN 3. **¿Que es la bienaventuranza**

 Art 1: ¿La bienaventuranza es algo increado?

 Art 2' ¿Es la bienaventuranza una operación?

 Art 3 La bienaventuranza ¿es una operación de la parte sensitiva o solo de la intelectiva?

 Art 4 ¿La bienaventuranza es una operación del entendimiento o de la voluntad?

 Art. 5: ¿La bienaventuranza es una operación del entendimiento especulativo o del práctico?

 Art. 6: ¿Consiste la bienaventuranza del hombre en la consideración de las ciencias especulativas?

 Art. 7: ¿La bienaventuranza consiste en el conocimiento de las sustancias separadas?

 Art. 8: ¿Está la bienaventuranza del hombre en la visión de la esencia di­vina?

 CUESTIÓN 4: **¿Qué se requiere para la bienaventuranza**?

 Art. 1: ¿Se requiere la delectación para la bienaventuranza?

 Art. 2: ¿Es más importante la visión que la delectación en la bienaventuranza?

 Art. 3: ¿Se requiere la comprehensión para la bienaventuranza?

 Art. 4: ¿Se requiere para la bienaventuranza la rectitud de la voluntad?

 Art. 5: ¿Para la bienaventuranza del hombre se requiere el cuerpo?

 Art. 6: ¿Se requiere para la bienaventuranza la perfección del cuerpo?

 Art. 7: ¿Se requieren algunos bienes exteriores para la bienaventuranza?

 Art. 8: ¿Se requiere la compañía de los amigos para la bienaventuranza?

 CUESTIÓN 5: **La consecución de la bienaventuranza**

Art. 1: ¿Puede el hombre conseguir la bienaventuranza?

 Art. 2: ¿Puede un hombre ser más bienaventurado que otro?

 Art. 3: ¿Puede alguien ser bienaventurado en esta vida?

 Art. 4: ¿Puede perderse la bienaventuranza?

 Art. 5: ¿Puede el hombre adquirir la bienaventuranza por sus medios naturales?

Art. 6: ¿Consigue el hombre la bienaventuranza por la acción de un criatura superior?

Art. 7: ¿Se requiere alguna obra buena para que el hombre consiga de Dios la bienaventuranza?

Art. 8: ¿Todos los hombres desean la bienaventuranza?

*TRATADO DE LOS ACTOS HUMANOS*

CUESTIÓN **6: Lo voluntario y lo involuntario**

Art. 1:¿Hay voluntario en los actos humanos?

Art. 2: **¿**Scencuentra lo voluntario en los animales irracionales?

Art. 3: ¿Puede haber voluntario sin acto alguno?

Art. 4: ¿Puede infligirse violencia a la voluntad?

Art. 5: ¿La violencia causa involuntario?

Art. 6: ¿Causa el miedo lo absolutamente involuntario?

Art. 7: ¿La concupiscencia causa involuntario?

Art. 8: ¿La ignorancia causa involuntario?

CUESTIÓN7: **Las circunstancias de los actos humanos**

Art. 1: ¿Qué es la circunstancia?

Art. 2: ¿Debe el teólogo considerar las circunstancias de los actos huma­nos?

Art. 3: ¿Cuántas son las circunstancias?

Art. 4: ¿Cuáles son las circunstancias principales?

CUESTIÓN 8: **El objeto de la voluntad**

Art. 1: La voluntad, ¿es sólo del bien?

Art. 2: La voluntad, ¿es sólo del fin o también de lo que es para el fin?

Art. 3: La voluntad, ¿se mueve con el mismo acto hacia el fin y hacia lo que es para el fin?

CUESTIÓN 9:**El motivo de** la **voluntad**

Art. 1: ¿Mueve el entendimiento a la voluntad?

 Art. 2: ¿Mueve el apetito Sensitivo a la voluntad?

 Art. 3: ¿Se mueve la voluntad a sí misma?

 Art. 4: ¿Mueve a la voluntad algún principio exterior?

 Art. 5: ¿Mueven a la voluntad los cuerpos celestes?

 Art. 6: ¿Mueve a la voluntad Dios solo, como principio externo?

 CUESTIÓN 10: **El modo como se** **mueve la voluntad**

Art. 1: ¿Se mueve la voluntad hacia algo por naturaleza?

 Art. 2: ¿Mueve a la voluntad su objeto necesariamente?

 Art. 3: ¿Mueve a la voluntad el apetito inferior necesariamente?

 Art 4 Mueve Dios como motor exterior a la voluntad necesariamente?

CUESTIÓN 11: **La fruición, que es acto de la voluntad**

Art 1 El disfrutar ¿es acto de la potencia apetitiva?

 Art 2 ¿Disfrutar conviene solo a la naturaleza racional o también a los animales brutos?

 Art 3 ¿La fruición es solo del último fin?

 Art. 4: La fruición, ¿es solo del fin conseguido?

 CUESTIÓN 12: **La intención**

 Art. 1: La intención, ¿es acto del entendimiento o de la voluntad?

 Art. 2: La intención, ¿es sólo del fin último?

 Art. 3: ¿Puede uno tender a dos cosas a la vez?

 Art. 4: La intención del fin, ¿es el mismo acto que la voluntad de lo que es para el fin?

 Art 5. ¿Conviene la intención a los animales brutos?

 **CU USTIÓN 13 La elección, acto de la voluntad acerca de lo que es para el fin**

Art 1 ¿La elección es acto de la voluntad o del entendimiento?

 Art 2 ¿Conviene la elección a los animales brutos?

 Art 3 ¿Se refiere la elección solo a lo que es para el fin?

 Art 4 ¿La elección se refiere solo a lo que hacemos nosotros?

 Art. 5. ¿La elección es solo de lo posible?

 Art 6 ¿Elige el hombre por necesidad o libremente?

 CUESTIÓN 14 **El consejo que precede a la elección**

 Art 1 El consejo ¿es una investigación?

 Art 2 El consejo ¿considera el fin o solo lo que es para el fin?

Art 3 El consejo ¿trata solo de lo que nosotros hacemos?

 Art 4 El consejo ¿trata de todo lo que hacemos?

 Art. 5. El consejo ¿procede con orden resolutorio?

 Art 6 El consejo ¿procede al infinito?

 **CU** ESTIÓN 15 El **consentimiento que es acto de la voluntad en relación**

 **con lo que es para el fin**

 Art 1 EI consentimiento, ¿es acto de la virtud apetitiva o de la aprehensiva?

 Art 2 ¿Conviene el consentimiento a los animales brutos?

 Art 3 El consentimiento ¿trata del fin o de lo que es para el fin?

 Art 4 FI consentimiento con un acto, ¿pertenece solo a la parte superior del alma?

CUESTIÓN 16 **El uso**, **que es acto de la voluntad en relación con lo que es para el fin**

Art 1 ¿Usar es un acto de la voluntad?

 Art 2 ¿Conviene el uso a los animales brutos?

 Art 3 ¿Puede haber uso del último fin?

 Art. 4: El uso, ¿precede a la elección?

CUESTIÓN 17: **Los actos imperados por la voluntad**

* Art. 1: Imperar, ¿es un acto de la razón o de la voluntad?
* Art. 2: ¿Pertenece a los animales brutos imperar?
* Art. 3: El uso, ¿precede al imperio?
* Art. 4: El imperio y el acto imperado, ¿son un mismo acto?
* Art. 5: ¿Se impera el acto de la voluntad?
* Art. 6: ¿Se impera el acto de la razón?
* Art. 7: ¿Se impera el acto del apetito sensitivo?
* Art. 8: ¿Se impera el acto del alma vegetativa?
* Art. 9: ¿Se imperan los actos de los miembros exteriores?

CUESTIÓN 18: **Bondad y malicia de los actos humanos en general**

Art. 1: ¿Toda acción humana es buena o hay alguna mala?

Art. 2: Las acciones humanas, ¿son buenas o malas por su objeto?

Art. 3: Las acciones humanas, ¿son buenas o malas por las circunstan­cias?

Art. 4: Las acciones humanas, ¿son buenas o malas por el fin?

Art. 5: Alguna acción humana, ¿es buena o mala por su especie?

Art. 6: ¿Los actos tienen la especie de bien o de mal por el fin?

Art. 7: La especie que procede del fin, ¿está contenida en la que procede del objeto, como en su género, o al contrario?

Art. 8: ¿Hay algún acto indiferente según su especie?

Art. 9: ¿Algún acto individual es indiferente?

Art. 10: ¿Alguna circunstancia constituye al acto moral en la especie de bien o de mal?

Art. 11: Toda circunstancia que aumente la bondad o malicia, ¿constituye al acto moral en una especie de bien o de mal?

 CUESTIÓN 19: **Bondad y malicia del acto interior de la voluntad**

 Art. 1: La bondad de la voluntad, ¿depende del objeto?

 Art. 2: La bondad de la voluntad, ¿depende sólo del objeto?

 Art. 3: La bondad de la voluntad, ¿depende de la razón?

 Art. 4: La bondad de la voluntad, ¿depende de la ley eterna?

 Art. 5: ¿La voluntad que está en desacuerdo con la razón errónea es mala?

 Art. 6: ¿La voluntad acorde con la razón errónea es buena?

 Art. 7: La bondad de la voluntad en lo que es para el fin, ¿depende de la intención del fin?

 Art. 8: La cantidad de bondad o de malicia que hay en la voluntad, ¿es consecuencia de la cantidad de bien o de mal que hay en la intención?

 Art. 9: La bondad de la voluntad, ¿depende de su conformidad con la voluntad divina?

 Art. 10: ¿Es necesario que la voluntad humana se conforme con la voluntad divina en lo que quiere, para ser buena?

CUESTIÓN 20: **Bondad y malicia de los actos humanos exteriores**

 Art. 1: La bondad o malicia, ¿está antes en el acto de la voluntad o en el acto exterior?

 Art. 2: Toda la bondad o malicia del acto exterior, ¿depende de la bon­dad de la voluntad?

 Art. 3: La bondad y la malicia del acto exterior, ¿es la misma que la del acto interior?

 Art. 4: El acto exterior, ¿añade bondad o malicia al acto interior?

 Art. 5: Un acontecimiento subsiguiente, ¿aumenta la bondad o la malicia del acto exterior?

 Art. 6: ¿Un mismo acto exterior, ser bueno y malo?

CUESTIÓN 21: **Consecuencias de los actos humanos en razón de su bondad o malicia**

Art. 1: El acto humano, por ser bueno o malo, ¿tiene razón derectitud o de pecado?

Art. 2: El acto humano, por ser bueno o malo, ¿tiene razón de laudable o de culpable?

Art. 3: El acto humano, por ser bueno o malo, ¿tiene razón de mérito o de demérito?

Art. 4: El acto humano, por ser bueno o malo, ¿tiene razón de mérito o de demérito ante Dio?

*TRATADO DE LAS PASIONES DEL ALMA*

CUESTIÓN 22: **Del sujeto de las pasiones del alma**

Art. 1: ¿Existe alguna pasión en el alma?

Art. 2: ¿Se halla la pasión más bien en la parte apetitiva que en la apre­hensiva?

Art. 3: ¿Reside la pasión más bien en el apetito sensitivo que en el inte­lectivo llamado voluntad?

CUESTIÓN 23: **De la diferencia de las pasiones entre si**

 Art. 1: ¿Son diversas la pasiones que están en el apetito concupiscible de las que están en el irascible?

 Art. 2: ¿Es la contrariedad de las pasiones del irascible según la contrariedad del bien y del mal?

 Art. 3: ¿Hay alguna pasión del alma que no tenga contrario?

 Art. 4: ¿Hay en la misma potencia algunas pasiones diferentes en especie, no contrarias entre sí?

 CUESTIÓN 24: **Del bien y el mal en las pasiones del alma**

Art. 1: ¿Pueden hallarse el bien y el mal moral en las pasiones del alma?

 Art. 2: ¿Es mala moralmente toda pasión del alma?

 Art. 3: ¿Aumenta o disminuye toda pasión la bondad o malicia del acto?

 Art. 4: ¿Es alguna pasión buena o mala por su especie?

 CUESTIÓN 25: **Del orden de las pasiones entre sí**

Art. 1: ¿Son las pasiones del irascible anteriores a las pasiones del concupiscible, o viceversa?

 Art. 2: ¿Es el amor la primera de las pasiones del concupiscible?

 Art. 3: ¿Es la esperanza la primera entre las pasiones del irascible?

 Art. 4: ¿Son el gozo, la tristeza, la esperanza y el temor las cuatro pasiones principales?

 CUESTIÓN 26: **Sobre** **las pasiones del alma en especial, y primeramente del amor**

 Art. 1: ¿Reside el amor en el concupiscible?

 Art. 2: ¿Es el amor una pasión?

 Art. 3: ¿Es el amor lo mismo que la dilección?

 Art. 4: ¿Se divide el amor convenientemente en amor de amistad y amor de concupiscencia?

 CUESTIÓN 27: **De la causa del amor**

Art. 1: ¿Es el bien la única causa del amor?

 Art. 2: ¿Es el conocimiento causa del amor?

Art. 3: ¿Es la semejanza causa del amor?

 Art. 4: ¿Es alguna otra de las pasiones del alma causa del amor?

CUESTIÓN 28**: De los efectos del amor**

Art. **1:** ¿Esla unión efecto del amor?

Art. 2: ¿Es la inhesión mutua efecto del amor?

Art. 3: ¿Es el éxtasis efecto del amor?

Art. 4: ¿Es el celo efecto del amor?

Art. 5: ¿Es el amor una pasión que hiere al amante?

Art. 6: ¿Es el amor causa de todo cuanto hace el que ama?

 CUESTIÓN 29: **Del odio**

Art. 1: ¿Es el mal causa y objeto del odio?

Art. 2: ¿Es causado el odio por el amor?

Art. 3: ¿Es el odio más fuerte que el amor?

Art. 4: ¿Puede uno odiarse a sí mismo?

Art. 5: ¿Puede uno tener odio a la verdad?

Art. 6: ¿Puede tenerse odio en universal a alguna cosa?

 CUESTIÓN 30: **De la concupiscencia**

 Art. 1: ¿Reside la concupiscencia solamente en el apetito sensitivo?....

 Art. 2: ¿Es la concupiscencia una pasión especial?

 Art. 3: ¿Hay unas concupiscencias naturales y otras no naturales?

 Art. 4: ¿Es infinita la concupiscencia?

CUESTIÓN 31: **De la delectación en** si **misma**

Art. 1: ¿Es la delectación una pasión?

Art. 2: ¿Tiene lugar la delectación en el tiempo?

Art. 3: ¿Difiere la delectación del gozo?

Art. 4: ¿Hay delectación en el apetito intelectivo?

Art. 5: ¿Son las delectaciones corporales y sensibles mayores que las espirituales e inteligibles?

Art. 6: ¿Son las delectaciones del tacto mayores que las de los otros senti­dos?

Art. 7: ¿Hay alguna delectación no natural?

Art. 8: ¿Puede una delectación ser contraria a otra?

CUESTIÓN 32: **De la causa de la delectación**

Art. 1: ¿Es la operación la causa propia de la delectación?

 Art. 2: ¿Es el movimiento causa de la delectación?

Art. 3: ¿Son la esperanza y la memoria causas de la delectación?

 Art. 4: ¿Es la tristeza causa de la delectación?

 Art. 5: ¿Nos son causa de delectación las acciones de otros?

 Art. 6: ¿Es causa de delectación hacer bien a otros?

 Art. 7: ¿Es la semejanza causa de delectación?

 Art. 8: ¿Es la admiración causa de delectación?

 CUESTIÓN 33: **De los efectos de la delectación**

Art. 1: ¿Compete a la delectación dilatar?

 Art. 2: ¿Produce la delectación sed o deseo de sí?

 Art. 3: ¿Impide la delectación el uso de la razón?

 Art. 4: ¿Perfecciona la delectación a la operación?

 CUESTIÓN 34: **De la bondad y malicia de las delectaciones**

 Art. 1: ¿Es mala toda delectación?

 Art. 2: ¿Es buena toda delectación?

 Art. 3: ¿Hay alguna delectación que sea lo mejor de todo?

 Art. 4: ¿Es la delectación la medida o regla según la cual se juzga del bien o del mal moral?

 CUESTIÓN 35: **Del dolor o tristeza en si**

 Art. 1: ¿Es el dolor una pasión del alma?

 Art. 2: ¿Es la tristeza lo mismo que el dolor?

 Art. 3: ¿Es la tristeza o dolor contraria a la delectación?

 Art. 4: ¿Es toda tristeza contraria a toda delectación?

 Art. 5: ¿Hay alguna tristeza contraria a la delectación de la contemplación?

 Art. 6: ¿Debe evitarse más la tristeza que desearse la delectación?

Art. 7: ¿Es el dolor exterior mayor que el interior?

Art. 8: ¿Son sólo cuatro las especies de tristeza?

CUESTIÓN 36: **De las causas de la tristeza o dolor**

Art. 1: ¿Es la causa del dolor el bien perdido o el mal presente?

 Art. 2: ¿Es la concupiscencia causa del dolor?

 Art 3 ¿Es el apetito de la unidad causa de dolor?

 Art 4. ¿Es causa de dolor el poder al que no se puede resistir?

 CUESTION 37 **De los efectos del dolor o tristeza**

Art 1: ¿Priva el dolor de la facultad de aprender?

 Art 2: ¿Es la pesadumbre del ánimo efecto de la tristeza o dolor?

Art 3. ¿Debilita la tristeza o dolor toda operación

 Art 4. ¿Perjudica la tristeza al cuerpo más que las otras pasiones?

 CUESTION 38 **De los remedios de la tristeza o dolor**

Art 1: ¿Se mitiga el dolor o tristeza por cualquier delectación?

 Art 2: ¿Se alivia el dolor o la tristeza con el llanto?

 Art 3 ¿Se mitigan el dolor y la tristeza por la compasión de los amigos?

 Art 4 ¿Se mitigan el dolor y la tristeza por la contemplación de la verdad?

 Art. 5: ¿Se mitigan el dolor y la tristeza por el sueno y los hados?

CUESTIÓN 39: **De la bondad y malicia de la tristeza o dolor**

Art. 1: ¿Es toda tristeza un mal?

Art. 2: ¿Puede ser la tristeza un bien honesto?

Art. 3: ¿Puede la tristeza ser un bien útil?

Art. 4: ¿Es el dolor del cuerpo el sumo mal?

 CUESTIÓN 40: **De la pasiones del irascible. Y en primer lugar, de la espe­ranza y la desesperación**

 Art 1: ¿Es la esperanza lo mismo que el deseo o anhelo?

 Art 2: ¿Reside la esperanza en la potencia aprehensiva o en la apetitiva?

 Art 3 ¿Se da esperanza en los animales?

 Art 4: ¿Es la esperanza contraria a la desesperación?

 Art 5. ¿Es la experiencia causa de la esperanza?

 Art: 6: ¿Abunda la esperanza en los jóvenes y en los ebrios?

 Art 7 ¿Es la esperanza causa del amor?

 Art 8: ¿Contribuye la esperanza a la operación o mas bien la impide**?**

CYESTIÓN 41 **Del temor en si mismo**

Art 1: ¿Es el temor una pasión del alma?

Art 2: ¿Es el temor una pasión especial?

 Art 3. ¿Hay algún temor natural

 Art 4 ¿Se asignan convenientemente las especies del temor?

 CU ESTIÓN 42: **Del objeto del temor**

Art 1: ¿Es el bien el objeto del temor o lo es el mal?

 Art 2: ¿Es el mal de la naturaleza objeto de temor?

 Art 3 ¿Hay temor del mal de culpa?

 Art 4: ¿Puede ser temido el temor mismo

 Art 5. ¿Son mas temidas las cosas repentinas?

 Art 6: ¿Se teme mas lo que no tiene remedio?

CUESTIÓN 43: **De las causas del temor**

Art. 1: ¿Es EL amor causa del temor?

 Art. 2: ¿Es la impotencia causa del temor?

CUU:STIÓN 44: **De los efectos del temor**

Art. 1: ¿Produce el temor contracción?

Art. 2: ¿Dispone el temor para el consejo?

Art. 3: ¿Produce temblor el temor?

Art. 4: ¿Impide el temor la operación?

CUESTIÓN 45: **De la audacia**

Art. 1: ¿Es la audacia contraria al temor?

Art. 2: ¿Sigue la audacia a la esperanza?

 Art. 3: ¿Es algún defecto la causa de la audacia?

Art. 4: ¿Son los audaces más valerosos al principio que en medio del pe­ligro?

 CUESTIÓN 46: **De la ira** en sí misma

 Art. 1: ¿Es la ira una pasión especial?

 Art. 2: ¿Es el objeto de la ira el bien o el mal?

 Art. 3: ¿Reside la ira en el concupiscible?

 Art. 4: ¿Se da la ira con la razón?

 Art. 5: ¿Es la ira más natural que la concupiscencia?

 Art. 6: ¿Es la ira más grave que el odio?

 Art. 7: ¿Se refiere la ira solamente a aquellos a quienes se refiere la justicia?

 Art. 8: ¿Se asignan convenientemente las especies de la ira?

 CUESTIÓN 47: **De la causa efectiva de la ira y de sus remedios**

 Art. 1: ¿Es siempre el motivo de la ira algo hecho contra el que se irrita?

 Art. 2: ¿Es sólo el menosprecio o desdén el motivo de la ira?

 Art. 3: ¿Es la excelencia del que se enoja causa de ira?

 Art. 4: ¿Es el defecto de otro causa de que nos enojemos más fácilmente contra él?

CUESTIÓN 48: **De los efectos de la** ira

Art. 1: ¿Causa la ira delectación?

Art. 2: ¿Produce la ira una gran efervescencia en el corazón?

Art. 3: ¿Impide la ira en gran manera el uso de la razón?

Art. 4: ¿Causa la ira especialmente el mutismo?

*TRATADO DE LOS HABITOS EN GENERAL*

 CUESTIÓN 49: **Sobre los hábitos en general, en Cuanto a su naturaleza**

Art. 1: ¿Es el hábito una cualidad?

 Art. 2: ¿Es el hábito una determinada especie de cualidad?

 Art. 3: ¿Importa el hábito orden al acto?

 Art. 4: ¿Es necesario que exista el hábito?

CUESTIÓN 50: **Sobre el sujeto de los hábitos**

Art. 1: ¿Existe algún hábito en el cuerpo?

Art. 2: ¿Es el alma sujeto de hábito en su esencia o en su potencia?....

Art. 3: ¿Puede darse algún hábito en las potencias sensitivas?

Art. 4: ¿Se dan hábitos en el entendimiento mismo?

Art. 5: ¿Se da algún hábito en la voluntad?

Art. 6: ¿Se dan hábitos en los ángeles?

CUESTIÓN 51: **Sobre la causa de los hábitos en cuanto a su generación.**

Art. 1: ¿Hay algún hábito dado por la naturaleza?

Art. 2: ¿Es causado algún hábito por los actos?

Art. 3: ¿Puede ser el hábito engendrado por un Solo acto?

Art. 4: ¿Hay en los hombres hábitos infundidos por Dios?

CUESTIÓN 52: **Sobre el aumento de los hábitos**

Art. 1: ¿Aumentan los hábitos?

Art. 2: ¿Aumentan los hábitos por adición?

Art. 3: ¿Aumenta el hábito cualquier acto?

CUESTIÓN 53: **Sobre la corrupción y disminución de los hábitos**

Art. 1: ¿Puede corromperse el hábito?

Art 2:¿Puede disminuir el habito

Art 3 ¿Se corrompe o disminuye el hábito por la sola cesación del acto?

CUESTIÓN 54 **Sobre la distinción de los hábitos**

Art 1: ¿Pueden existir muchos hábitos en una misma potencia?

Art 2: ¿Se distinguen los hábitos por los objetos?

Art 3: ¿Se distinguen los hábitos por el bien y el mal?

Art 4: ¿Está constituido un mismo hábito por muchos habitos?

*TRATADO DE LAS VIRTUDES EN GENERAL*

CUESTIÓN 55: **Sobre las virtudes en cuanto a su esencia**

Art. 1: ¿Es un hábito la virtud humana?

Art 2: ¿Es la virtud humana un hábito operativo?

Art 3: ¿Es la virtud humana un habito bueno?

Art 4: ¿Es correcta la definición de la virtud?

 CUESTIÓN 56: **Sobre el sujeto de la virtud**

Art 1: ¿Tiene la virtud por sujeto una potencia del alma?

 Art 2: ¿Puede una virtud residir en varias potencias?

 Art 3 ¿Puede ser el entendimiento sujeto de virtud?

 Art 4 ¿Son el apetito concupiscible y el apetito irascible sujeto de virtud?

 Art 5. ¿Son las facultades der conocimiento sensitivo sujeto de virtud?

 Art 6: ¿Puede ser la voluntad sujeto de virtud?

 CUESTIÓN 57 **Sobre la distinción de las virtudes intelectuales**

 Art 1: ¿Son virtudes los hábitos intelectuales especulativos?

 Art 2: ¿Son solo tres los hábitos intelectuales especulativos a saber la Sabiduría la ciencia y el entendimiento?

 Art 3. ¿Es una virtud el hábito intelectual del arte

 Art 4: ¿ES la prudencia una virtud distinta del arte?

 Art 5. ¿Es la prudencia una virtud necesaria al hombre?

 Art 6 Son la eubulea la synesis y la gnome virtudes anejas a la prudencia?

 CUESTIÓN 58: **Sobre la distinción entre las virtudes morales e intelectuales : .**

Art 1: ¿Toda virtud es virtud moral?

 Art 2: ¿Se distingue la virtud moral de la virtud intelectual?

 Art 3. ¿Es adecuada la división de la virtud en intelectual y moral?

 Art 4: ¿Puede darse la virtud moral sin la intelectual?

 Art 5: ¿Puede darse la virtud intelectual sin la moral?

CUESTIÓN 59**: Comparación de la virtud moral con la pasión**

Art 1: ¿Es la virtud moral una pasión

 Art 2: ¿Puede existir la virtud moral con la pasión?

 Art 3: ¿Es compatible la virtud moral con la tristeza?

 Art. 4: ¿Versa toda virtud moral sobre las pasiones?

 Art. 5: ¿Puede darse alguna virtud moral sin pasión?

CUESTIÓN 60: **Sobre la distinción de las virtudes morales entre sí**

Art. 1: ¿Hay sólo una virtud moral?

 Art. 2: ¿Se distinguen las virtudes morales que versan sobre las operaciones de las que versan sobre las pasiones?

 Art. 3: ¿Hay tan sólo una virtud moral relativa a las operaciones? :

 Art. 4: ¿Hay diversas virtudes morales acerca de las diversas pasiones? : :

 Art. 5: ¿Se distinguen las virtudes morales según los diversos objetos de las pasiones?

 CUESTIÓN 61: **Sobre las virtudes cardinales**

 Art. 1: ¿Deben llamarse cardinales o principales las virtudes morales? : :

 Art. 2: ¿Son cuatro las virtudes cardinales?

 Art. 3: ¿Deben llamarse principales otras virtudes más bien que éstas? : :

 Art. 4: ¿Se distinguen entre si las cuatro virtudes cardinales?

 Art. 5: ¿Se dividen convenientemente las virtudes cardinales en virtudes políticas, purgativas, de alma purificada y ejemplares?

CUESTIÓN 62: **Sobre las virtudes teológicas**

Art. 1: ¿Existen algunas virtudes teológicas?

 Art. 2: ¿Son las virtudes teológicas distintas de las virtudes intelectuales y morales?

 Art. 3: ¿Son la fe, la esperanza y la caridad adecuadamente las virtudes teológicas?

 Art. 4: ¿Precede la fe a la esperanza y la esperanza a la caridad?

CUESTIÓN 63: Sobre la **causa de las virtudes**

Art. 1: ¿Nos es dada la virtud por la naturaleza?

 Art. 2: ¿Es causada en nosotros alguna virtud por la costumbre de las obras?

 Art. 3: ¿Hay en nosotros algunas virtudes morales infusas?

 Art. 4: ¿Es la virtud que adquirimos por la costumbre de las obras de la misma especie que la virtud infusa?

 CUESTIÓN 64: **Sobre el medio de las virtudes**

 Art. 1: ¿Consisten en el medio las virtudes morales?

 Art. 2: El medio de la virtud moral, ¿es el medio de la cosa o el medio de la razón?

 Art. 3: ¿Consisten en el medio las virtudes intelectuales?

 Art. 4: ¿Consisten en el medio las virtudes teológicas?

 CUESTIÓN 65: **Sobre la conexión de las virtudes**

Art. 1: ¿Están mutuamente conexas las virtudes morales?

 Art. 2: ¿Pueden existir las virtudes morales sin la caridad?

 Art. 3: ¿Puede existir la caridad sin las virtudes morales?

 Art. 4: ¿Pueden existir la fe y la esperanza sin la caridad?

 Art. 5: ¿Puede la caridad existir sin la fe y la esperanza?

 CUESTIÓN 66: **Sobre la igualdad de las virtudes**

Art. 1: ¿Puede la virtud ser mayor o menor?

 Art. 2: ¿Son iguales todas las virtudes existentes en el mismo sujeto?

 Art. 3: ¿Son las virtudes morales superiores a las intelectuales?

 Art. 4: ¿Es la justicia la principal de las virtudes morales?

 Art. 5: ¿Es la sabiduría la mayor de las virtudes intelectuales?

 Art. 6: ¿Es la caridad la mayor de las virtudes teológicas?

CUESTIÓN 67: **Sobre la permanencia de las virtudes después de esta vida**.

 Art. 1: ¿Permanecen después de esta vida las virtudes morales?

 Art. 2: ¿Permanecen después de esta vida las virtudes intelectuales?

 Art. 3: ¿Permanece la fe después de esta vida?

 Art. 4: ¿Permanece la esperanza después de la muerte en el estado de glo­ria?

 Art. 5: ¿Permanece algo de la fe o de la esperanza en la gloria?

 Art. 6: ¿Permanece la caridad después de esta vida en la gloria?

*TRATADO DE LOS DONES DEL ESPIRITU SANTO*

 CUESTIÓN 68: **Sobre los dones**

Art 1: Los dones difieren de las virtudes?

 Art. 2. ¿Son necesarios al hombre los dones para la salvación?

 Art 3 ¿Son hábitos los dones del Espíritu Santo?

 Art 4 ¿Es correcta la enumeración de los siete dones ?del Espíritu Santo

 Art 5 Están conexos los dones del Espíritu San

 Art 6: ¿Permanecen en el cielo los dones del Espíritu Santo?

 Art 7 ¿Es conforme a la enumeración de los dones a la dignidad de los dones

 Art 8: ¿Han de preferirse las virtudes a los dones?

CUESTIÓN 69: **Sobre las bienaventuranzas**

Art 1 ¿Se distinguen las bienaventuranzas de los dones y de las virtud?

Art 2 ¿Pertenecen a esta vida los premios que se atribuyen a las bienaventuranzas?

Art 3Es adecuada la enumeración de las bienaventuranzas?

Art 4 ¿Están bien enumerados los premios de las bienaventuranzas? . .

CU ESTIÓN 70 **Sobre los frutos del Espíritu Santo**

Art. 1: ¿Son ocho los frutos del Espíritu Santo de que habla San Pablo en Gálatas 5?

Art 2: ¿Difieren los frutos de las bienaventuranzas?

Art. 3: ¿Es adecuada la enumeración de los frutos hecha por San Pablo?

Art. 4: ¿Son los frutos del Espíritu Santo contrarios a las obras de la caridad?

*TRATADO DE LOS VICIOS Y PECADOS*

CU ESTIÓN 71 **Sobre los vicios y pecados considerados en si mismos**

Art 1: El vicio ¿es contrario a la virtud

Art 2: El vicio ¿es contra la naturaleza?

Art. 4: ¿Puede darse el vicio o al mismo tiempo que la virtud?

Art 5. ¿Se requiere algún acto en todo pecado?

Art 6 ¿Se define adecuadamente el pecado diciendo que es dicho hecho o deseo contra la ley eterna?

CUESTIÓN 72 **De la distinción de los pecados**

 Art 1: ¿Difieren los pecados específicamente según sus objetos?

 Art 2. ¿Es adecuada la distinción de pecados en espirituales y carnales?

 Art 3. ¿Se distinguen los pecados específicamente por sus causas?

 Art 4 Es adecuada la división del pecado en pecados contra Dios contra si mismo y contra el prójimo?

 Art 5s ¿Diversifica su especie la división de los pecados según el reato?

 Art. 6s ¿Difieren específicamente el pecado de comisión y el de omisión?

 Art 7. ¿Es adecuada la división del pecado en pecado del corazón, de la boca y de la obra (de pensamiento palabra y obra)?

 Art 8 ¿Diversifican las especies de los pecados el exceso y el defecto?

 Art 9 ¿Se diversifican específicamente los pecados según las diversas circunstancias?

 **CUESTIÓN 73. Comparación de los pecados entre si**

 Art. 1: ¿Están unidos entre sí todos los pecados y vicios?

 Art. 2: ¿Son iguales todos los pecados?

 Art. 3: ¿Varía la gravedad de los pecados según los objetos?

 Art. 4: La gravedad de los pecados, ¿difiere por la importancia de las virtudes a las que se oponen?

 Art. 5: Los pecados carnales, ¿son menos graves que los espirituales?

 Art. 6: La gravedad de los pecados depende de su causa?

 Art. 7: ¿Agrava el pecado la circunstancia?

 Art. 8: ¿Se incrementa la gravedad del pecado por el daño mayor-?

 Art. 9: ¿Se agrava el pecado por razón de la persona contra la cual se peca?

 Art. 10: ¿Agrava el pecado la dignidad del que peca?

 CUESTIÓN 74: **Sujeto** **del pecado**

Art. 1: ¿Es sujeto del pecado la voluntad?

 Art. 2: ¿Sólo la voluntad es sujeto del pecado?

 Art. 3: ¿Puede haber pecado en la parre sensual?

 Art. 4: ¿Puede haber- pecado mortal en la parte sensual?

 Art. 5: ¿Puede haber- pecado en la razón?

 Art. 6: ¿Está en la razón el pecado de delectación morosa?

 Art. 7: ¿Se verifica en la razón Superior el pecado de consentimiento en el acto?

 Art. 8: ¿Es pecado mortal el consentimiento de la delectación?

 Art. 9: ¿Puede haber- pecado venial en la razón superior en cuanto rectora de las facultades inferiores?

 Art. 10: ¿Puede haber- pecado venial en la razón superior considerada en sí misma?

 CUESTIÓN 75: **Las causas** **del pecado en general**

 Art. 1: ¿Tiene causa el pecado?

 Art. 2: ¿Tiene el pecado una causa interior?

 Art. 3: ¿Tiene causa exterior el pecado?

 Art. 4: ¿Un pecado es causa de otro pecado?

 CUESTIÓN 76: **De las causas del pecado en especial: la ignorancia**

Art. 1: ¿Puede ser causa de pecado la ignorancia?

 Art. 2: ¿Es pecado la ignorancia?

 Art. 3: ¿Excusa totalmente de pecado la ignorancia?

 Art. 4: ¿Disminuye la ignorancia el pecado?

 CUESTIÓN 77: **Causa del pecado por parte del apetito sensitivo**

 Art. 1: ¿Es movida la voluntad por la pasión del apetito sensitivo?....

 Art. 2: ¿Puede ser vencida la razón por la pasión contra su propio cono­cimiento?

 Art. 3: ¿Se puede llamar pecado de debilidad al cometido por pasión?

 Art. 4: ¿El principio de todo pecado es el amor de sí mismo?

 Art. 5: ¿Es adecuado afirmar que las causas del pecado son la concupiscencia de la carne, la concupiscencia de los ojos y la soberbia de la vida?

 Art. 6: ¿La pasión atenúa el pecado?

 Art. 7: ¿Excusa totalmente de pecado la pasión?

 Art. 8: ¿Puede Ser mortal el pecado cometido por pasión?

 CUESTIÓN 78: **La malicia como causa del pecado**

Art. L: ¿Peca alguien por verdadera malicia?

 Art. 2: El que peca por hábito, ¿peca por verdadera malicia?

 Art. 3: El que peca por- verdadera malicia, ¿peca por hábito?

 Art. 4: Quien peca por verdadera malicia, ¿peca más gravemente que quien peca por pasión?

CUESTIÓN 79: **Causas externas del pecado**

Art. 1: ¿Es Dios causa del pecado?

 Art. 2: ¿Proviene de Dios el acto del pecado?

Art. 3: ¿Es Dios causa de la obcecación y del endurecimiento?

Art. 4: La obcecación y el endurecimiento, ¿se ordenan a la salvación de quienes se obcecan y endurecen?

 CUESTIÓN 80: **El diablo como causa del pecado**

Art. 1: ¿El diablo es directamente causa de que el hombre peque?

 Art. 2: ¿Puede el diablo inducir a pecar instigando interiormente?

 Art 3 ¿Puede el diablo poner en la necesidad de pecar?

 Art 4. ¿Son por sugestión del diablo todos los pecados de los hombres**?**

 Cuestión 81: **El hombre como causa del pecado**

Art 1 El primer pecado del primer padre, ¿se transmite a sus descendientes por generación?

 Art 2 ¿Se transmiten también a los descendientes los otros pecados del primer padre o los de los antepasados próximos?

 Art 3 El pecado del primer padre ¿se transmite por generación a todos los hombres?

 Art 4 ¿Contraería el pecado original uno que fuese formado milagrosamente de la carne humana?

 Art 5 Sí no hubiera pecado Adán pero si Eva ¿contraerían sus hijos el pecado original?

Cuestión 82 **Esencia del pecado original**

Art 1: ¿Es un hábito el pecado original?

 Art 2: ¿Hay muchos pecados originales en una persona?

 Art 3: ¿El pecado original es la concupiscencia?

 Art 4: ¿Es igual en rodos el pecado original?

 CUESTIÓN 83 **Sujeto del pecado original**

Art 1 El pecado original, ¿esta más bien en el cuerpo que en el alma?

 Art. 2. El pecado original, ¿esta más bien en la esencia del alma que en sus potencias? .

 Art. 3: El pecado original, ¿infecciona más bien a la voluntad que a las otras potencias?

 Art 4 Las potencias susodichas ¿están más infectadas que las otras?

 CUESTIÓN 84: **De como un pecado es causa de otros pecados**

Art 1: ¿Es la codicia la raíz de todos los pecados?

 Art 2: ¿Es la soberbia el principio de todo pecado?

 Art 3 Hay otros pecados especiales que hayan de llamarse capitales además de la soberbia y la avaricia?

 Art 4 Es adecuado hablar- de siete vicios (o pecados) capitales?

 CL ESTIÓN 85 **Efectos del pecado corrupción de los bienes de la naturaleza**

Art 1: ¿Disminuye el pecado el bien de la naturaleza?

 Art 2 Puede destruir- el pecado todo el bien de la naturaleza humana?

 Art' 3 Es adecuada la enumeración de las heridas de la naturaleza consiguientes al pecado la debilidad la ignorancia la malicia y la concupiscencia?

 Art. 4: ¿Son efectos del pecado la privación de medida, belleza y orden?

 Art. 5: ¿Son efectos del pecado la muerte y demás males corporales?

 Art. 6: ¿Son naturales al hombre la muerte y los otros males?

CUESTIÓN 86: **La mancha del pecado**

Art. 1: ¿Produce el pecado alguna mancha en el alma?

Art. 2: ¿Permanece la mancha en el alma después del acto pecaminoso?

.

 CUESTIÓN 87: **El** **reato de la pena**

Art. 1: El reato de la pena, ¿es efecto del pecado?

 Art. 2: ¿Puede un pecado ser castigo de otro pecado?

 Art. 3: ¿Acarrea algún pecado reato de pena externa?

 Art. 4: ¿Merece el pecado una pena cuantitativamente infinita?

 Art. 5: ¿Acarrea todo pecado un reató de pena externa?

 Art. 6: ¿Perdura el reato de la pena después del pecado?

 Art. 7: ¿Toda pena es por alguna culpa?

 Art. 8: ¿Es castigado alguien por los pecados de Otro?

CUESTIÓN 88: **El pecado venial y** **el mortal**

Art. 1: ¿Se divide adecuadamente el pecado venial contra el mortal?....

Art. 2: ¿Difieren por su género el pecado mortal y el venial?

Art. 3: El pecado venial, ¿es disposición para el mortal?

Art. 4: ¿Puede un pecado venial convertirse en mortal?

Art. 5: ¿Pueden las circunstancias cambiar un pecado venial en mortal?

Art. 6: ¿Puede el pecado mortal convertirse en venial?

 CUESTIÓN 89: **El** **pecado venial en si mismo**

Art. 1: ¿Produce alguna mancha en el alma el pecado venial?

 Art. 2: ¿Es adecuada la designación de los pecados veniales por la madera, el heno y la paja?

 Art. 3: ¿Podría pecar venialmente el hombre en el estado de inocencia?

 Art. 4: ¿Puede un ángel, bueno o malo, pecar venialmente?

 Art. 5: ¿Son pecado mortal en los infieles los primeros movimientos de la sensualidad?

 Art. 6: ¿Puede darse en alguien el pecado venial con el original solo?

*TRATADO DE LA LEY EN GENERAL*

Cuestión 90: **De la esencia de la ley**

Art. 1: La ley, ¿pertenece a la razón?

 Art. 2: La ley, ¿se ordena siempre al bien común?:

 Art. 3: ¿Puede un individuo particular crear leyes?

 Art. 4: La promulgación, ¿es esencial a la ley?

 CUESTIÓN 91: **De las distintas clases de leyes**

 Art. 1: ¿Existe una ley eterna?

 Art. 2: ¿Existe en nosotros una ley natural?

 Art. 3: ¿Existe una ley humana?

 Art. 4: ¿Era necesaria la existencia de una ley divina?

 Art. 5: La ley divina, ¿es solamente una?

 Art. 6: ¿Existe una ley del fomes?

CUESTIÓN 92: **De los efectos de la ley**

Art. 1: La ley, ¿tiene como efecto hacer buenos a los hombres?.......

Art . 2: ¿Es acertada la clasificación de los actos de la ley?

CUESTIÓN 93: **De la ley eterna**

Art. 1: La ley eterna, ¿es la razón suprema existente en Dios?

Art. 2: La ley eterna, ¿es conocida de todos?

Art. 3: ¿Deriva toda ley de la ley eterna?

Art. 4: Las cosas necesarias y eternas, ¿están sujetas a la ley eterna?....

Art. 5: Los seres físico-contingentes, ¿están sujetos a la ley eterna?....

Art. 6: Todas las cosas humanas, ¿están sujetas a la ley eterna?

CUESTIÓN 94: **De la ley natural**

Art. 1: La ley natural, ¿es un hábito?

Art. 2: La ley natural, ¿comprende muchos preceptos o uno solamente?

Art. 3: Los actos de las virtudes, ¿son todos de ley natural?

Art. 4: La ley natural, ¿es la misma para todos?

Art. 5: ¿Puede cambiar la ley natural?

Art. 6: ¿Puede la ley natural ser abolida en el corazón humano?

 CUESTIÓN 95: **De la ley humana**

Art. 1: ¿Fue útil la institución de leyes por los hombres?

 Art. 2: ¿Deriva de la ley natural toda ley puesta por el hombre?

 Art. 3: ¿Describe bien San Isidoro las cualidades de la ley positiva?....

 Art. 4: ¿Es aceptable la división de las leyes humanas propuesta por San Isidoro?

 CUESTIÓN 96: **Del poder de la ley humana**

Art. 1: La ley humana, ¿ha de proponerse con carácter general o más

 bien particular?

 Art. 2: ¿Incumbe a la ley humana reprimir todos los vicios?

 Art. 3: ¿Prescribe la ley humana los actos de todas las virtudes?

 Art. 4: ¿Obliga la ley humana en el foro de la conciencia?

 Art. 5: ¿Están todos sujetos a la ley?

 Art. 6: ¿Pueden los súbditos obrar sin atenerse a la letra de la ley?

CUESTIÓN 97: **De la mutabilidad de las leyes**

Art. 1: ¿Debe la ley humana cambiar de alguna manera?

 Art. 2: La ley humana, ¿debe modificarse siempre que se encuentra algo mejor?

 Art. 3: ¿Puede la costumbre alcanzar fuerza de ley?

 Art. 4: ¿Pueden los gobernantes dispensar de las leyes humanas?

*TRATADO DE LA LEY ANTIGUA Y NUEVA*

CUESTIÓN 98: **La ley antigua**

 Art. 1: ¿Fue buena la ley antigua?

 Art. 2: ¿Procede de Dios la ley antigua?

 Art. 3: La ley antigua, ¿fue dada por los ángeles?

 Art. 4: La ley antigua, ¿debió ser dada a solo el pueblo judío?

 Art. 5: ¿Obliga a todos los hombres la observancia de la ley antigua?

 Art. 6: ¿Fue conveniente que la ley antigua se diera en tiempo de Moisés?

 CUESTIÓN 99: **Los preceptos de la ley antigua**

 Art. 1: ¿Contiene un solo precepto la ley antigua?

 Art. 2: ¿Contiene la ley antigua preceptos morales?

 Art. 3: Además de los morales, ¿contiene la ley antigua preceptos cere­moniales?

 Art. 4: Fuera de los preceptos morales y ceremoniales, ¿hay también pre­ceptos judiciales?

 Art. 5: ¿Hay en la ley antigua otros preceptos, además de los morales, ju­diciales y ceremoniales?

 Art. 6: ¿Debía la ley antigua inducir a la observancia de sus preceptos

 mediante promesas y amenazas temporales?

CUESTIÓN 100: **Los preceptos morales** **de la antigua ley**

Art. 1: ¿Son de ley natural todos los preceptos morales?

Art. 2: ¿Versan sobre todos los actos de virtud los preceptos morales de la ley?

Art. 3: ¿Se reducen a los diez preceptos del decálogo todos los preceptos morales de la ley antigua?

Art. 4: ¿Están bien distinguidos los preceptos del decálogo?

Art. 5: ¿Están bien enumerados los preceptos del decálogo?

Art. 6: ¿Están debidamente ordenados los preceptos del decálogo?....

Art. 7: ¿Están debidamente redactados los preceptos del decálogo?....

Art. 8: ¿Son dispensables los preceptos del decálogo?

Art. 9: ¿Cae bajó el precepto de la ley el modo de la virtud?

Art. 10: ¿Cae bajo el precepto de la ley el modo de la caridad?

Art. 11: ¿Era conveniente distinguir otros preceptos morales además de los del decálogo?

Art. 12: ¿Justificaban los preceptos morales de la ley antigua?

 CUESTIÓN 101: **Los preceptos ceremoniales en sí mismos**

 Art. 1: ¿Es el culto de Dios la razón de los preceptos ceremoniales?....

 Art. 2: ¿Son figurativos los preceptos ceremoniales?

 Art. 3: ¿Debían ser numerosos los preceptos ceremoniales?

 Art. 4: ¿Están bien divididas las ceremonias de la ley vieja en sacrificios, sacramentos, cosas sagradas y observancias?

CUESTIÓN 102: **Razón de los preceptos ceremoniales**

Art. 1: ¿Tienen causa o razón de ser los preceptos ceremoniales?

Art. 2: Los preceptos ceremoniales, ¿tienen razón de ser literal o sólo *figurativos?*

Art. 3: ¿Es posible asignar conveniente razón de las ceremonias tocantes a los sacrificios?

 Art. 4: ¿Se puede asignar razón suficiente para las ceremonias pertinentes a las cosas sagradas?

 Art. 5: ¿Tienen causa razonable los sacramentos de la ley antigua?

 Art. 6: ¿Tienen causa razonable las observancias ceremoniales?

 CUESTIÓN 103: **Duración** **de los preceptos ceremoniales**

Art. 1: ¿Existieron los preceptos ceremoniales antes de la ley?

 Art. 2: ¿Tuvieron virtud de justificar las ceremonias de la ley antigua en tiempo de la ley?

 Art. 3: ¿Cesaron con la venida de Cristo las ceremonias de la ley antigua?

 Art. 4: Después de la pasión de Cristo, ¿se pueden observar los ritos legales sin pecado mortal?

 Cuestión 104: **Los preceptos judiciales**

 Art. 1: ¿Consisten los preceptos judiciales en ordenar nuestras relaciones con el prójimo?

 Art. 2: ¿Son figurativos los preceptos judiciales?

 Art. 3: ¿Obligan perpetuamente los preceptos judiciales de la antigua ley?

 Art. 4: ¿Admiten una división determinada los preceptos judiciales?....

CUESTIÓN 105: **Razón de los preceptos judiciales**

Art. 1: ¿Ordenó la ley antigua convenientemente lo que atañe a los príncipes?

Art. 2: ¿Están bien dados los preceptos judiciales que miran a la convi­vencia del pueblo?

Art. 3: ¿Están bien redactados los preceptos judiciales en lo que toca a las relaciones con los extranjeros?

Art. 4: ¿Son razonables los preceptos de la ley sobre la familia?

 CUESTIÓN 106: **De la ley evangélica, llamada ley nueva, considerada en si misma**

 Art. 1: ¿La ley nueva es ley escrita?

 Art. 2: ¿Justifica la ley nueva?

 Art. 3: ¿Debió ser dada la ley nueva desde el principio del mundo?....

 Art. 4: ¿La ley nueva ha de durar hasta el fin del mundo?

CUESTIÓN 107: **Comparación entre la ley nueva y la antigua**

Art. 1: ¿ES la ley nueva distinta de la antigua?

Art. 2: ¿Da la ley nueva cumplimiento a la antigua?

Art. 3: ¿Se halla la ley nueva contenida en la antigua?

Art. 4: ¿ES la ley nueva más gravosa que la antigua?

CUESTIÓN 108: **Contenido de la ley nueva**

Art 1 ¿Debe la ley nueva mandar o prohibir algunos actos exteriores?

Art 2La nueva ley ordenó suficientemente los actos exteriores

Art 3 La nueva ley ordeno suficientemente al hombre en los actos interiores?

Art 4. ¿Fue conveniente que se propusieran ciertos consejos en la nueva ley?.

*TRATADO DE LA GRACIA*

CUESTIÓN 109: **De la necesidad de la gracia**

Art 1: ¿Puede el hombre conocer alguna verdad sin la gracia?

 Art. 2: ¿Puede el hombre querer y hacer el bien sin la gracia?

 Art 3: ¿Puede el hombre amar a Dios sobre todas las cosas con sus meras fuerzas naturales sin la gracia?

 Art 4 ¿Puede el hombre cumplir los preceptos de la ley sin la gracia y con solas sus fuerzas naturales?

 Art 5 •Puede el hombre merecer la vida eterna sin la gracia?

 Art 6 ¿Puede el hombre prepararse por sí mismo para la gracia sin el auxilio exterior de la gracia?

 Art 7 ¿Puede el hombre levantarse del pecado sin el auxilio de la gracia?

 Art 8 ¿Puede el hombre evitar el pecado sin la gracia?

 Art 9: El que ya posee la gracia, ¿puede obrar el bien y evitar el pecado por si mismo sin otro auxilio de la gracia?

 Art 10 El hombre que está en gracia, ¿necesita el auxilio de la gracia para perseverar

 CUE STIÓN 110 **De la esencia de la gracia de Dios**

 Art. 1: ¿Pone la gracia algo en el alma?

 Art 2: ¿Es la gracia una cualidad del alma?

 Art 3: ¿La gracia es lo mismo que la virtud?

 Art 4 ¿La gracia tiene por sujeto la esencia del alma o bien alguna de sus potencias?

CUESTIÓN 111: **De la división de la gracia**

Art 1 Fs buena la división en gracia que nos hace gratos y gracia gratis data?

Art 2 Se divide correctamente la gracia en operante y cooperante

Art 3 ¿Se puede dividir la gracia en preveniente y subsiguiente?

Art 4 ¿Es apropiada la división que hace San Pablo de la gracia gratis data?

Art 5 ¿La gracia gratisdata es Superior en dignidad a la gracia santificante?

.

CUESTIÓN 112: **La causa de la gracia**

Art 1: ¿Solamente Dios es causa de la gracia?

Art. 2: ¿Se requiere por parte del hombre una preparación o disposición para la gracia?

Art . 3: Se concede necesariamente la gracia a quien se prepara para recibirla o hace todo lo que está de su parte?

Art. 4: ¿Es mayor la gracia en unos que en otros?

Art. 5: ¿Puede el hombre saber que se encuentra en gracia .

CUESTIÓN 113: **De los efectos de la gracia. Y, en primer lugar, de la justificación del pecador**

Art. 1: ¿La justificación del pecador consiste en la remisión de los pe­cados?

 Art. 2: La remisión de la culpa, en la que consiste la justificación del pecador, ¿requiere la infusión de la gracia?

 Art. 3: ¿La justificación del pecador requiere un acto del libre albedrío?

 Art. 4: ¿Para la justificación del impío se requiere un movimiento de fe?

 Art. 5: ¿La justificación del impío requiere un acto del libre albedrió en contra del pecado?

 Art. 6: ¿La remisión de los pecados debe contarse entre los elementos requeridos para la justificación del pecador?

 Art. 7: ¿La justificación del pecador se realiza instantáneamente o de manera sucesiva?

 Art. 8: ¿Es la infusión de la gracia, según el orden de naturaleza, el primero de los elementos requeridos para la justificación del pecador?

 Art. 9: ¿La justificación del pecador es la mayor obra de Dios?

 Art. LO: ¿La justificación del pecador es una obra milagrosa?

Cuestión 114: **El mérito**

Art. 1: ¿Puede el hombre merecer algo de Dios?

Art. 2: ¿Se puede merecer la vida eterna sin la gracia?

Art. 3: ¿Puede el hombre en gracia merecer la vida eterna de condigno?

Art. 4: ¿Es la gracia principio de mérito por la caridad más bien que por las otras virtudes?

Art. 5: ¿Puede el hombre merecer para sí la primera gracia?

Art. 6: ¿Puede el hombre merecer la primera gracia para otro?

Art. 7: ¿Puede el hombre merecer su propia reparación para cuando haya caído?

Art. 8: ¿Puede el hombre merecer el aumento de la gracia o de la cari­dad?

Art. 9: ¿Puede el hombre merecer la perseverancia?

Art. 10: ¿Se pueden merecer los bienes temporales?

PARTE II-II

PRÓLOGO

*TRATADO DE LA FE*

CUESTIÓN 1: **Objeto de la fe**

 Art. 1: ¿Es la ver-dad primera el objeto de la fe?

 Art. 2: ¿Es el objeto de la fe algo complejo en forma de enunciados?....

 Art. 3: ¿Puede recaer- la fe sobre algo falso?

 Art. 4: ¿Puede ser el objeto de la fe algo visto?

 Art. 5: ¿Puede ser objeto de la fe lo que se sabe?

 Art. 6: ¿Pueden dividir-se en artículos las Verdades creíbles?

 Art. 7: ¿Han ido aumentando los artículos de fe en el transcurso del tiempo?

 Art. 8: ¿Están convenientemente enumerados los artículos de la fe?

 Arr 9 ¿Están debidamente reunidos los artículos de la fe en el Símbolo?

 Art 10 ¿Compete al Romano Pontífice la constitución del Símbolo?

CU E S TIÓN 2 **Sobre el acto interior de la fe**

 Art 1 ¿Creer es pensar con asentimientos?

 Art 2 ¿Es apropiada la distinción del acto de fe en las formulas «creer por Dios» «creer a Dios» y «creer en Dios»?

 Art 3 ¿Es necesario para la salvación creer algo que este sobre la razón natural?

Art. 4: ¿Es necesario creer lo que se puede probar por la razón natural?

Art. 5: ¿Está obligado el hombre a creer algo de manera explícita?

 Art. 6: ¿Están rodos igualmente obligados a creer con fe explícita?......

 Art. 7: ¿Es a todos necesario para salvarse creer explícitamente el misterio de Cristo?

 Art. 8: ¿Es necesario para salvarse creer explícitamente en la Trinidad?

Art. 9: ¿Es meritorio el acto de fe?

Art. 10: ¿Disminuyen el mérito de la fe las razones aducidas en favor de las verdades de fe?

CUESTIÓN 3: Del **acto externo de la fe**

Art. 1: ¿Es la confesión acto de fe?

Art. 2: ¿Es necesaria la confesión de fe para la salvación?

CUESTIÓN **4: La virtud de la fe en sí misma**

 Art. 1: ¿Es adecuada la definición de la fe dada por el Apóstol: «La fe es sustancia de lo que se espera, argumento de las realidades que no se ven»?

 Art. 2: ¿Es el entendimiento el sujeto de la fe?

 Art. 3: ¿Es la caridad forma de la fe?

 Art. 4: ¿Puede convertir-se en formada la fe informe y al contrario?.....

 Art. 5: ¿Es Virtud la fe?

 Art. 6: ¿Es una la fe? j

 Art. 7: ¿Es la fe la primera de las virtudes?

 Art. 8: ¿Es la fe más cierta que la ciencia y las demás virtudes intelectuales?

CUESTIÓN 5: **Los que tienen fe**

 Art. 1: ¿Tuvieron fe, en su primer estado, el ángel y el hombre?

 Art. 2: ¿Tienen fe los demonios?

 Art. 3: El hereje que rechaza un artículo de la fe, ¿puede tener fe informe sobre los demás?

 Art. 4: ¿Puede ser la fe mayor en uno que en otro**?**

CUESTIÓN 6: **La causa de la fe**

Art. 1**:** La fe, ¿es infundida al hombre por Dios?

Art. 2**:** ¿Es don de Dios la fe informe?

CUESTIÓN 7**: Los efectos de la fe**

 Art. 1: ¿Es el temor efecto de la fe?

 Art. 2: ¿Es efecto de la fe la purificación del corazón?

CUESTIÓN **8: El don de entendimiento y de ciencia**

 Art. 1: ¿Es el entendimiento un don del Espíritu Santo?

 Art. 2: ¿Puede darse el don de entendimiento conjuntamente eón la fe?

 Art. 3: El don de entendimiento, ¿es solamente especulativo o también práctico?

Art. 4: ¿Se da el don de entendimiento en todos los que están en gracia?

Art. 5: ¿Tienen el don de entendimiento incluso quienes no tienen la gracia santificante?

Art. 6: ¿Se distingue el don de entendimiento de los otros dones?

Art. 7: ¿Corresponde al don de entendimiento la sexta bienaventuranza: «Bienaventurados los limpios de corazón, porque ellos verán a Dios»?

Art. 8: Entre los frutos, ¿corresponde la fe al don de entendimiento?

CUESTIÓN 9: El **don de ciencia**

 Art. L: ¿Es la ciencia un don?

 Art. 2: ¿Ver es el don de ciencia sobre las cosas divinas?

Art. 3: ¿Es ciencia práctica el don de ciencia?

Art. 4: ¿Corresponde al don de ciencia la tercera bienaventuranza: «Bienaventurados los que lloran, porque serán consolados»?

CUESTIÓN 10 **La infidelidad en general**

Art. 1: ¿Es pecado la infidelidad?

Art. 2: ¿Tiene la infidelidad como sujeto al entendimiento?

Art. 3: ¿Es el pecado mayor la infidelidad?

Art. 4: ¿Es pecado toda acción del infiel?

Art. 5: ¿Hay muchas especies de infidelidad?

Art. 6: ¿Es más grave que las demás la infidelidad de los gentiles o paganos?

Art. 7: ¿Se debe disputar públicamente con los herejes?

Art. 8: ¿Se debe forzar a los infieles a abrazar la fe?

Art. 9: ¿Se puede tratar con los infieles?

Art. 10: ¿Pueden tener los infieles autoridad o dominio sobre los fieles?

Art. 11: ¿Se deben permitir los ritos de los infieles?

Art. 12: ¿Se debe bautizar a los ritos de los judíos o de otros infieles con­tra la voluntad de sus padres?

CUESTIÓN 11: **La herejía**

Art. 1: ¿Es la herejía una especie de la infidelidad?

Art. 2: ¿Versa la herejía propiamente sobre las cosas de fe?

Art 3 ¿Hay que tolerar a los herejes?

Art 4 ¿Han de ser recibidos en la Iglesia quienes se convierten de la herejía

CUESTIÓN 12 **La apostasía**

Art 1: ¿Pertenece la apostasía a la infidelidad?

Art 2 Por la apostasía, ¿pierde el Príncipe el dominio sobre sus súbditos de tal manera que no estén obligados a obedecerle?

CUESTIL>N 13 **De la blasfemia en general**

Art 1 ¿Se opone la blasfemia a la confesión de fe?

 Art 2: ¿Fs siempre mortal el pecado de blasfemia

 Art 3: ¿Es la blasfemia el mayor pecado?

 Art 4 ¿Blasfeman los condenados?

CLLSTIÓN 14: **De la blasfemia contra el Espíritu Santo**

 Art 1 ¿Es lo mismo pecado contra el Espíritu Santo que pecado de malicia manifiesta?

 Art 2 Están debidamente asignadas las seis especies de pecados contra el Espíritu Santo?

 Art 3 ¿Es irremisible el pecado contra el Espíritu Santo?

 Art 4. ¿Puede el hombre comenzar pecando contra el Espíritu Santo sin suponer otros pecados?

CUESTION 15 **Ceguera de la mente y embotamiento del sentido**

Art 1: ¿Es pecado la ceguera de la mente?

Art 2 El embotamiento de los sentidos, ¿es distinto de la ceguera de la mente?

Art 3: La ceguera de la mente y el embotamiento de los sentidos, ¿tiene su origen en los pecados carnales?

CUE STIÓN 16 **De los preceptos sobre la fe, la ciencia y el entendimiento**

Art 1: ¿Se debieron dar preceptos sobre la fe en la Ley antigua?

Art. 2: ¿Están bien propuestos en la Ley antigua los preceptos acerca d la ciencia v del entendimiento?

*TRATADO DE LA ESPERANZA*

CUESTIÓN 17: **La esperanza**

Art 1: ¿Es virtud la esperanza

Art 2: ¿Es la bienaventuranza eterna el objeto de la esperanza?

Art 3 ¿Puede uno esperar para otro la bienaventuranza eterna?

Art 4. ¿Se puede lícitamente esperar en el hombre?

Art 5. ¿Es virtud teologal la esperanza?

Art 6: ¿La la esperanza una virtud distinta de las otras virtudes teologales?

Art 7. ¿Precede la esperanza a la fe?

Art 8' ¿Es la esperanza anterior a la caridad?

CUESTIÓN 18 **Sujeto de la esperanza**

Art 1: Radica la esperanza en la voluntad?

Art. 2 ¿Se da esperanza en los bienaventurados?

Art 3. ¿Hay esperanza en los condenados

Art 4. ¿Tiene certeza la esperanza de loa viadores

CUESTIÓN 19: **El don de temor**

Art. 1 Art, 1 ¿Puede ser temido Dios?

Art. 2: ¿Es adecuada la división del temor en filial, inicial, servil y mundano?

Art. 3: ¿ Es bueno el temor mundano?

 Art. 4: ¿Es bueno el temor servil?

 Art. 5: ¿Se identifican sustancialmente el temor servil y el filial?

 Art. 6: ¿Permanece el temor servil con la caridad?

 Art. 7: ¿Es el temor el principio de la sabiduría?

 Art. 8: ¿Difiere sustancialmente el temor inicial del temor filial?

 Art. 9: ¿Es don del Espíritu Santo el temor?

 Art. 10: ¿Disminuye el temor al crecer la caridad?

 Art. 11: ¿Permanece en la patria el temor?

 Art. 12: ¿Es la pobreza de espíritu la bienaventuranza que corresponde al don de temor?

CUESTIÓN 20: **La desesperación**

Art. 1: ¿Es pecado la desesperación?

Art. 2: ¿Puede darse la desesperación sin la infidelidad?

Art. 3: ¿Es la desesperación el mayor de los pecados?

Art. 4: ¿Nace de la acidia la desesperación?

CUESTIÓN 21: **La presunción**

Art. 1: La presunción, ¿se funda en Dios o en cl valor personal?

Art. 2: ¿Es pecado la presunción?

Art. 3: La presunción, ¿se opone más al temor que a la esperanza?

Art. 4: ¿Se origina la presunción de la vanagloria?

CUESTIÓN 22: **Preceptos que atañen** **a la esperanza y al temor**

Art. 1: ¿Debe darse algún precepto sobre la esperanza?

Art. 2: ¿Debió darse algún precepto sobre el temor?

*TRATADO DE LA CARIDAD*

CUESTIÓN 23: La **caridad en sí misma**

Art. 1**:** La caridad, ¿es amistad?

Art. 2: ¿Es la caridad algo creado en el alma?

Art. 3: La caridad, ¿es virtud?

Art. 4: ¿Es virtud especial la caridad?

Art. 5: ¿Es virtud única la caridad?

Art. 6: ¿Es la caridad la más excelente de las virtudes?

Art. 7: ¿Puede haber verdadera virtud sin caridad?

Art. 8: ¿Es la caridad forma de las virtudes?

CUESTIÓN 24: **La caridad en relación con el sujeto**

Art. 1: ¿Es la voluntad el sujeto de la caridad?

 Art. 2: La caridad, ¿es causada en nosotros por infusión?

Art. 3: ¿Se infunde la caridad a la medida de la capacidad natural?

Art. 4: ¿Puede aumentar la caridad?

Art. 5: ¿Aumenta la caridad por adición?

Art. 6: ¿Aumenta la caridad por cualquier acto?

Art. 7: ¿Aumenta ilimitadamente la caridad?

Art. 8: ¿Puede ser perfecta la caridad en esta vida?

Art. 9: ¿Está bien distinguir en la caridad tres modos: incipiente, aprove­chada y perfecta?

Art. 10: ¿Puede disminuir la caridad?

Art. 11: ¿Puede perderse la caridad una vez poseída?

Art. 12: ¿Se pierde la caridad por un sólo acto de pecado mortal?

CUESTIÓN 25: **Objeto de la caridad**

Art. 1: El amor de caridad, ¿termina en Dios o se extiende también al prójimo?

Art. 2: ¿Se ha de amar la caridad?

Art. 3: ¿Se deben amar por caridad incluso las criaturas irracionales?

Art 4 ¿Debe amarse a si mismo el hombre por caridad?

Art 5. ¿Debe amar el hombre su cuerpo por caridad?

 Art 6: ¿Se ha de amar a los pecadores por caridad?

 Art. 7: ¿Se aman a sí mismos los pecadores?

 Art. 8: ¿Obliga la caridad a amar a los enemigos?

 Art 9 La caridad debe dar necesariamente señales o muestras de amor al enemigo?

 Art. 10: ¿Debemos amar por caridad a los ángeles?

 Art. 11: ¿Debemos amar a los demonios en caridad?

 Art. 12 ¿Están bien enumeradas las cuatro cosas que han de ser amadas con caridad a saber Dios el prójimo nuestro cuerpo, nosotros mismos?

CUL STIÓN 26: **El orden de la caridad**

 Art. 1: ¿Hay algún orden en la caridad?

 Art 2: ¿Se debe amar a Dios más que al prójimo?

 Art. 3 Debe el hombre amar en caridad más a Dios que a si mismo

 Art. 4 ¿Debe el hombre amarse a si mismo por caridad más que al prójimo

 Art. 5: ¿Debe amar el hombre más al prójimo que a su propio cuerpo

 Art. 6 ¿Ha de ser más amado un prójimo que otro?

 Art. 7: ¿Debemos amar más a los que están más unidos a nosotros?

 Art. 8 ¿Ha de ser más amado quien esta unido a nosotros por original?

 Art 9 ¿Debe amar el hombre con caridad más al hijo que al padre?

 Art. 10 ¿Debe amar el hombre más a la madre que al padre?

 Art. 11 ¿Debe amar el hombre más a la esposa que al padre y a la madre?

 Art. 12 ¿Debe el hombre amar más al bienhechor que al beneficiado ?

 Art. 13 ¿Permanece en la patria el orden de la caridad

CU ESTIÓN 27 El **amor acto principal de la caridad**

Art. 1 ¿Es más propio de la caridad ser amado que amar?

 Art. 2 -El amor en cuanto acto de la caridad, ¿es lo mismo que benevolencia?

 Art. 3 ¿Ha de ser amado Dios con caridad por si mismo?

 Art. 4 ¿Puede ser amado Dios inmediatamente en esta vida?

 Art. 5: ¿Puede ser amado Dios totalmente?

 Art. 6 ¿Hay que poner medida en el amor divino.

 Art 7 Es más meritorio amar al enemigo que al amigo?

 Art. 8 ¿Es más meritorio amar al prójimo que a Dios?

CUESTIÓN 28: **El gozo**

Art. 1: ¿Es el gozo efecto de la caridad en nosotros?

Art. 2 El gozo espiritual causado por la caridad, ¿implica tristeza?

 Art. 3 ¿Puede ser completo en nosotros el gozo espiritual?

Art. 4 ¿Es virtud el gozo?

CUESTIÓN 29: **La paz**

 Art. 1: ¿Son lo mismo paz y concordia

 Art. 2: ¿Apetecen todas las cosas la paz

 Art. 3. ¿Es la paz efecto propio de la caridad?

\rt 4 ¿Es virtud la paz?

CU E ST IÓN 30 **La misericordia**

 Art. 1 ¿Es el mal el motivo propio) de la misericordia

 Art. 2 ¿La razón de ser misericordioso son los defectos de quien se compadece?

 Art. 3: ¿Es virtud la misericordia?

 Art. 4. ¿Es la misericordia la mayor de las virtudes?

¡CUESTIÓN 31: **La beneficencia**

Art. 1: ¿Es la beneficencia objeto de caridad?

Art.. 2: ¿Se debe beneficiar a todos?

Art. 3: ¿Deben ser más beneficiados quienes nos están más unidos?

Art. 4: ¿Es virtud especial la benevolencia?

CUESTIÓN 32: **La limosna**

Art. 1: ¿Es acto de caridad dar limosna?

Art. 2: ¿Es adecuada la división de clases de limosna?

Art.. 3: ¿Son superiores las limosnas corporales a las espirituales?

Art. 4: ¿Surte efecto espirit.ual la limosna corporal?

Art. 5: ¿Es precepto dar limosna?

Art. 6: ¿Hay alguien obligado a dar limosna de lo necesario?

Art. 7: ¿Se puede hacer limosna con lo ilícitamente adquirido?

Art. 8: ¿Puede dar limosna quien se encuentra sometido a la potestad de Otro?

Art. 9: ¿Hay que dar limosna con preferencia a los más allegados?

Art. 10: ¿Han de ser abundantes las limosnas?

CUESTIÓN 33: **La corrección fraterna**

 Art. 1: ¿Es acto de caridad la corrección fraterna?

Art. 2: ¿Es de precepto la corrección fraterna?

Art. 3: La corrección fraterna, ¿incumbe sólo a los prelados?

Art. 4: ¿Está alguien obligado a corregir a su prelado?

Art. 5: ¿Debe corregir el pecador al delincuente?

Art. 6: ¿Se debe desistir de la corrección por temor de que alguien se vuelva peor?

Art. 7: En la corrección fraterna, ¿debe preceder por necesidad de precepto la amonestación secreta a la denuncia?

Art. 8: ¿Debe preceder la presentación de testigos a la denuncia pública?

Cuestión 34: **El odio**

Art. 1: ¿Puede alguien odiar a Dios?

Art. 2: ¿Es el odio el mayor de los pecados?

Art. 3: ¿Es pecado todo odio al prójimo?

 Art. 4: El odio al prójimo, ¿es el más grave de los pecados que se pueden cometer contra él?

Art. 5: ¿Es pecado capital el odio?

Art. 6: ¿El odio nace de la envidia?

CUESTIÓN 35: **La acidia**

 Art. 1: ¿Es pecado la acidia?

Art. 2: ¿Es vicio especial la acidia?

Art. 3: ¿Es pecado mortal la acidia?

Art. 4: ¿Debe considerarse la acidia como pecado capital?

CUESTIÓN 36: La **envidia**

Art. 1: ¿Es tristeza la envidia?

 Art. 2: ¿Es pecado la envidia?

 Art. 3: ¿Es pecado mortal la envidia?

 Art. 4: ¿Es pecado capital la envidia?

CUESTIÓN 37: **La discordia**

Art. 1: ¿Es pecado la discordia?

 Art. 2: ¿Es la discordia hija de la vanagloria?

CUESTIÓN 38: **La porfía**

Art. 1: ¿Es pecado mortal la porfía?

Art. 2: ¿Es la porfía hija de la vanagloria?

CUESTIÓN 39: **Sobre el cisma**

Art. 1: ¿Es pecado especial el cisma?

Art. 2' ¿Es el cisma pecado mas grave que la infidelidad?

Art. 3. ¿Tienen alguna potestad los cismáticos?

Art. 4. ¿Es conveniente penar a los cismáticos con la excomunión?

CUESTIÓN 40: **La guerra**

 Art. 1 ¿Es siempre pecado la guerra?

 Art. 2 ¿Les es lícito combatir a los obispos y clérigos?

 Art 3 ¿Es licito usar de estratagemas en las guerras?

 Art. 4. ¿Es lícito combatir en días festivos?

 CUESTIÓN 41: **La riña**

Art. 1 ¿Es siempre pecado la riña?

 Art. 2' ¿Es la riña hija de la ira?

CUESTIÓN 42 **La sedición**

 Art. 1: ¿Es la sedición pecado especial distinto de los otros?

 Art. 2' ¿Es siempre pecado mortal la sedición?

U ESTIÓN 43 **El escándalo**

Art. 1 ¿Es adecuada la definición del escándalo «un dicho o un hecho menos recto que ofrece ocasión de ruinas?

 Art. 2' ¿Es pecado el escándalo?

 Art. 3. ¿Es pecado especial el escándalo?

 Art. 4 ¿Es pecado mortal el escándalo?

 Art. 5: ¿Puede tener cabida entre los perfectos el escándalo pasivo

 Art. 6 ¿Puede tener cabida el escándalo activo en los varones perfectos?

 Art 7 ¿Se han de dejar los bienes espirituales por el escándalo?

 Art' 8' ¿Se debe abandonar lo temporal por el escándalo?

CUESTIÓN 44 **Los preceptos de la caridad**

 Art. 1 ¿Se deben dar algunos preceptos sobre la caridad?

 Art. 2 ¿Se debieron dar dos preceptos sobre la caridad?

 Art. 3 ¿Son suficientes los dos preceptos de la caridad?

 Art. 4 ¿Está bien preceptuado amar a Dios con todo el corazón?.....:

 Art.' 5: ¿Es congruente que a las palabras «amarás al Señor, tu Dios, con todo el corazón»

 se añadan estas otras' «y con toda el alma y con todas tus fuerzas»?

 Art. 6 ¿Se puede cumplir en esta vida el precepto de amar a Dios?

 Art' 7: ¿Está bien dado el precepto de amar al prójimo?

 Art. 8' ¿Cae bajo precepto el orden de la caridad?

CUESTIÓN 45: **El don** **de sabiduría**

Art. 1 Debe contarse la sabiduría entre los dones del Espíritu Santo?

Art. 2 ¿Radica la sabiduría en el entendimiento?

 Art. 3 La sabiduría, ¿es solamente especulativa o también practica?

 Art. 4 ¿Puede la sabiduría sin la gracia, coexistir con el pecado?

 Art. 5: ¿Se da la sabiduría en todos los que tienen la gracia?

 Art. 6: ¿Corresponde al don de sabiduría la séptima bienaventuranza?

Cuestión 46: **La necedad**

Art. 1: ¿Se opone la necedad a la sabiduría?

 Art. 2: ¿Es pecado la necedad?

Art. 3: ¿Es hija de la lujuria la necedad?

*TRATADO DE LA PRUDENCIA*

CUESTIÓN **47: La prudencia en si misma**

 Art. 1: La prudencia, ¿radica en el entendimiento o en la voluntad?

 Art'. 2: ¿Pertenece la prudencia solamente al entendimiento práctico o tam­bién al especulativo?

 Art. 3: ¿Conoce la prudencia los singulares?

 Art. 4: ¿Es virtud la prudencia?

 Art. 5: ¿Es virtud especial la prudencia?

 Art. 6: ¿Impone la prudencia el fin a las Virtudes morales?

 'Art. 7: ¿Corresponde a la prudencia hallar el justo medio en las Virtudes morales?

 Art. 8: ¿Imperar es el acto principal de la prudencia?

 Art. 9: ¿Pertenece la diligencia a la prudencia?

 Art. 10: ¿Abarca la prudencia el gobierno de la multitud?

 Art. 11: La prudencia que se ocupa del bien propio, ¿es específicamente la misma que la que se ocupa del bien común?

 Art. 12: ¿La prudencia se da en los súbditos o solamente en los gober­nantes?

 Art. 13: ¿Puede darse la prudencia en los pecadores?

 Art. 14: ¿Se da la prudencia en todos los que están en gracia?

 Art. 15: ¿Es innata en nosotros la prudencia?

 Art. 16: ¿Puede perderse la prudencia por olvido?

CUESTIÓN 48 **Partes de la Prudencia**

CUESTIÓN 48: **Partes de la prudencia**

Art. único: ¿Están bien asignadas las partes de la prudencia?

CUESTIÓN DE 49 **Partes cuasi integrales de la prudencia**

CUESTIÓN 49: **Partes cuasi integrales de la prudencia**

Art. 1: ¿Es parte de la prudencia la memoria?

Art. 2: ¿Es la inteligencia parte de la prudencia?

Art. 3: ¿Debe contarte la docilidad como parte de la prudencia?

Art. 4: ¿Es parte de la prudencia la sagacidad?

Art. 5: ¿Debe incluirse la razón como parte de la prudencia?

Art. 6: ¿Debe figurar la previsión como parte de la prudencia?

Art. 7: ¿Puede ser parte de la prudencia la circunspección?

Art. 8: ¿Debe incluirse la precaución como parte de la prudencia?

CUESTIÓN 50: **Partes subjetivas de la prudencia**

Art. 1: ¿Es especie dela prudencia la de gobierno?

Art. 2: ¿Puede ponerse la política como parte de la prudencia?

Art. 3: ¿Debe incluirse la económica como parte de la prudencia?

Art. 4: ¿Debe incluirse como especie de prudencia la militar?

CUESTIÓN 51: **Las partes potenciales de la prudencia**

Art. 1:¿Es virtud la eubulia?

Art. 2: Art. 2: ¿Es la eubulia Virtud distinta de la prudencia?

Art. 3: ¿Es virtud la synesis?

Art. 4: ¿Es virtud especial la gnome?

CUESTIÓN 5:2: **El don de consejo**

Art. 1: ¿Debe incluirse entre los siete dones del Espíritu Santo el don de consejo?

Art. 2: ¿Responde el don de consejo a la Virtud de la prudencia?

Art. 3: ¿Permanece en el cielo el don de consejo?

Art. 4: ¿Le corresponde al don de consejo la quinta bienaventuranza, la de la misericordia?

CUESTIÓN 5:3: **La imprudencia**

Art. 1: ¿Es pecado la imprudencia?

Art. 2: ¿Es pecado especial la imprudencia?

Art. 3: ¿Es la precipitación pecado contenido en la imprudencia?

Art. 4: ¿Es la inconsideración pecado especial contenido en la imprudencia?

Art. 5: ¿Es la inconstancia vicio contenido en la imprudencia?

Art. 6: ¿Proceden de la lujuria todos estos Vicios?

CUESTIÓN 5:4: **La negligencia**

Art. 1: ¿Es pecado especial la negligencia?

 Art. 2: ¿Se opone la negligencia a la prudencia?

 Art. 3: ¿Puede ser pecado mortal la negligencia?

CUESTIÓN 55: **Pecados opuestos a la prudencia que ofrecen cierta semejanza con ella**

 Art. 1: ¿Es pecado la prudencia de la carne?

Art. 2: ¿Es pecado mortal la prudencia de la carne?

¡Art 3: ¿Es pecado especial la astucia?

Art. 4: ¿Es pecado el engaño perteneciente a la astucia?

Art. 5: ¿Pertenece a la astucia el fraude?

Art. 6: ¿Es lícita la solicitud por las cosas temporales?

Art. 7: ¿Debe andar el hombre solicito por el futuro?

 Art. 8: ¿Nacen de la avaricia estos vicios?

CU E STIÓN 56 **Preceptos que corresponden a la prudencia**

Art. 1: Entre los preceptos del decálogo, ¿debió darte alguno sobre la prudencia?

Art. 2:Art. 2: ¿Convenía que en la Ley antigua se hubieran propuesto preceptos prohibitivos sobre los vicios contrarios a la prudencia?

*LA VIRTUD DE LA JUSTICIA*

CUESTIÓN 57: **El derecho**

 Art. 1 ¿El derecho es el objeto de la justicia?

 Art. 2 ¿El derecho se divide convenientemente en derecho natural y derecho positivo?

 Art. 3 EI derecho de gentes ¿se identifica con el derecho natural?

Art 4 ¿Se deben distinguir especialmente el derecho paterno v el señorial?

CUE STIÓN 58 **La justicia**

 Art. 1 Está definida correctamente la justicia diciendo que es la constante y perpetua voluntad de dar a cada uno su derecho»?

 Art. 2 La justicia ¿se refiere siempre a otro?

 Art. 3: La justicia, ¿es virtud .

 Art. 4: La justicia ¿se halla enla voluntad como en su sujeto

 Art. S La justicia ¿es virtud general?

 Art. 6 La justicia en cuanto que es virtud general, ¿se identifica por esencia con toda virtud?

 Art. 7 ¿Existe una justicia particular además de la justicia general?

 Art. 8' La justicia particular ¿tiene materia especial?

 Art. 9: La justicia, ¿versa sobre las pasiones

 Art. 10: El medio de la justicia, ¿es un medio real?

 Art. 11: FI acto de la justicia ¿es dar a cada uno Io suyo?

 Art. 12: La justicia, ¿sobresale entre todas las virtudes morales?

CUESTIÓN: 59. **La injusticia**

Art. 1 La injusticia ¿es un vicio especial?

Art. 2' ¿Se le llama a alguien injusto por el hecho de realizar injusticia?

Art. 3: ¿Puede alguien sufrir voluntariamente lo injusto?

Art. 4: Todo el que realiza Io injusto ¿peca, mortalmente?

CUESTIÓN 60: **El juicio**

 Art. 1: El juicio, ¿es acto de justicia?

 Art. 2: ¿Es lícito juzgar?

 Art. 3: El juicio procedente de sospecha, ¿es ilícito?

 Art. 4: Las dudas, ¿se deben interpretar en sentido favorable?

 Art. 5: ¿Se debe juzgar siempre Según las leyes escritas?

 Art. 6: El juicio, ¿se convierte en perverso por la usurpación?

*DIVISION DE LA JUSTICIA*

CUESTIÓN 61: **Partes de la justicia**

 Art. 1: ¿Se distinguen convenientemente dos especies de justicia, es decir, la justicia, distribut.iva, y conmutativa?

Art. 2: ¿Se determina del mismo modo el medio en la, justicia distributiva y en la, conmutativa?

Art. 3: ¿Es diversa, la materia de una y otra, justicia?

Art. 4: Lo justo, ¿es simplemente lo mismo que la reciprocidad?

CUIESTIÓN 62: **La restitución**

Art. 1: ¿La restitución, ¿es acto de la justicia conmutativa?

Art. 2: ¿Es necesario para la salvación restituir lo que se ha quitado?....

Art. 3: ¿Basta restituir simplemente Io que injustamente se ha quitado?

Art. 4: ¿Debe restituirse lo que no se quitó?

Art. 5: ¿Debe restituirse a aquel de quien se toma, una cosa?

Art. 6: ¿Está siempre obligado a restituir el que tomó una cosa?

Art. 7: Los que no han recibido, ¿están obligados a restituir?

Art. 8: ¿Está uno obligado a, restituir inmediatamente o puede diferir la restitución?

CUESTIÓN 63: **La acepción de personas**

Art. 1: La acepción de personas, ¿es pecado?

Art. 2: En la distribución de las cosas espirituales, ¿tiene lugar la acepción de personas?

Art. 3: En las muestras de honor y reverencia, ¿tiene lugar el pecado de acepción de personas?

Art. 4: En los juicios, ¿puede tener lugar el pecado de acepción de personas?

CUESTIÓN 64: El **homicidio**

 Art. 1: ¿Es ilícito matar a cualquier ser Viviente?

 Art. 2: ¿Es lícito matar a los pecadores?

 Art. 3: ¿Es lícito a una persona particular matar al hombre pecador?....

 Art. 4: ¿Es lícito a los clérigos matar a los malhechores?

 Art. 5: ¿Es lícito a alguien suicidarse?

 Art. 6: ¿Es lícito en algún caso matar a un Inocente?

 Art. 7: ¿Es lícito a alguien matar a otro en defensa propia?

 Art. 8: El que mata casualmente a un hombre, ¿incurre en delito de homicidio?

CUESTIÓN 65: **Otras** **injurias o pecados de injusticia contra la persona del prójimo**

Art. 1: ¿Es licito en algún caso mutilar un miembro?

Art. 2: ¿Es lícito a los padres azotar a sus hijos, o los señores a sus siervos?

Art. 3: ¿Es lícito encarcelar al hombre?

Art. 4: ¿El pecado se agrava cuando dichas injurias se infieren a personas allegadas?

CUESTIÓN 66: **El hurto** **y la rapiña**

Art. 1: ¿Es natural al hombre la posesión de bienes exteriores?

Art. 2: ¿Es lícito a alguien poseer una cosa como propia?

Art. 3: ¿Es esencial al hurto apoderarse ocultamente de la cosa ajena?....

Art. 4: El hurto y la rapiña, ¿son pecados específicamente diferentes?....

Art. 5: FI hurto , ¿es siempre pecado?

Art. 6: El hurto , ¿es pecado mortal?

Art. 7: ¿Es licito al hombre robar en estado de necesidad?

Art. 8: Larapiña, ¿puede realizarse sin cometer pecado?

Art. 9: El hurto, ¿es pecado más grave que la rapiña?

CUESTIÓN 67: La **injusticia del juez en los procesos**

 Art. 1: ¿Puede uno con justicia juzgar al que no es súbdito suyo?

 Art. 2: ¿Es lícito al juez juzgar contra la verdad que conoce, aunque o haga basándose en pruebas aducidas en contrario?

 Art. 3 ¿Puede un juez juzgar a alguien aunque no haya acusador?

 Art. 4. El juez ¿puede lícitamente condonar la pena?

CUESTIÓN 68 **Lo concerniente a la acusación injusta**

 Art. 1: El hombre ¿está obligado a acusar?

 'Art 2 ¿Es necesario que la acusación se haga por testigos?

 Art. 3. La acusación ¿se hace injusta por mediar en ella calumnia, prevaricación?

Art. 4 El acusador que no ha podido probar, ¿está obligado a la pena del talión?

Cuestión 69 **Los pecados contrarios a la justicia cometidos por el reo**

Art. 1 ¿Puede el acusado sin cometer pecado mortal, negar la verdad por la cual sería condenado?

 Art. 2 ¿Es lícito al acusado defenderse mediante una calumnia?

 A t} 3 ¿Es licito al acusado rehuir la sentencia mediante la apelación?

 Art. 4 ¿Es licito al sentenciado a muerte defenderse si puede?

Cuestión 70 **La injusticia por parte del testigo**

 Art. 1 ¿Está obligado el hombre a prestar testimonio?

 Art. 2 ¿Basta el testimonio de dos o tres personas?

 Art. 3 El testimonio de una persona, ¿puede ser recusado sin mediar culpa suya?

 Art. 4. EI falso testimonio ¿es siempre pecado mortal?

CUESTIÓN **71 La injusticia que en el juicio cometen los abogados**

 Art. 1 ¿Tiene el ahogado obligación de ejercer la defensa en las causas de los pobres

 Art. 2 Algunas personas, ¿son excluidas convenientemente, con arreglo a derecho del oficio de abogado

 Art. 3 ¿Peca el abogado si defiende una causa injusta?

 Art. 4 Es licito al abogado recibir remuneración pecuniaria por su defensa?

CUESTIÓN 72 **La contumelia**

 Art. 1 La contumelia ¿consiste en palabras?

 Art. 2 La contumelia o insulto, ¿es pecado mortal?

 Art. 3. ¿Debe el hombre sufrir los ultrajes que le sean inferidos?

 Art. 4 La contumelia ¿nace de la ira?

CUESTIÓN 73: **La detracción**

Art. 1 L a detracción se define convenientemente diciendo que es la denigración de la fama ajena por palabras ocultas»?

Art. 2 La detracción ¿es pecado mortal?

Art. 3. La detracción, ¿es el pecado más grave de los que se cometen contra el projimo

Art. 4 El- que tolera al detractor ¿peca gravemente?

CUESTIÓN 74. **La susurración**

Art. 1: La susurración ¿es pecado distinto de la de

Art. 2. La detracción, ¿es pecado más grave que la susurración?

 CUESTIÓN 75 **La mofa o burla**

Art. 1: La burla, es un pecado especial?

Art. 2: La burla ¿puede ser un pecado mortal?

CUESTIÓN 76: **La maldición**

Art. 1: ¿Es lícito maldecir a alguien?

 Art. 2: ¿Es lícito maldecir a la criatura irracional?

 Art. 3: Maldecir, ¿es pecado mortal?

 Art. 4: Maldecir, ¿es pecado más grave que difamar?

CU ESTIÓN 77: **El fraude que se comete en las compraventas**

Art. 1: ¿Puede alguien lícitamente vender una cosa, más cara de lo que vale?

Art. 2: La venta, ¿se vuelve injusta e ilícita, por defecto de la cosa vendida?

Art. 3: El vendedor, ¿está obligado amanifestar los defectos de la, cosa vendida?

Art. 4: ¿Es lícito en el- comercio vender algo más caro que Io que se compró?

CUESTIÓN 78 **La usura**

 Art. 1 .¿Es pecado recibir interés por un préstamo monetario?

 Art. 2: ¿Es lícito exigir algún otro beneficio por el dinero prestado?....

 Art. 3: Todo lo que una, persona hubiera, ganado por un préstamo usurario, ¿tiene obligación de restituírlo?

 Art. 4: ¿Es lícito recibir dinero en préstamo usurario?

CUESTIÓN 79: **Partes casi integrales de la justicia**

 Art. 1: Evitar el mal y hacer el bien, ¿son partes de la justicia?

 Art. 2: La transgresión, ¿es pecado especial-?

 Art. 3: La omisión, ¿es un pecado especial?

 Art. 4: El pecado de omisión, ¿es más grave que el pecado de transgresión?

PARTE II-II (b)

*TRATADO DE LA RELIGION*

CUESTIÓN 80: **Partes potenciales de la justicia**

Art. único: ¿Se le asignan convenientemente a la justicia sus virtudes anejas?

CUESTIÓN 81: **La religión**

Art. 1: ¿La religión ordena al hombre sólo a Dios?

Art. 2: ¿La religión es virtud?

Art. 3: ¿La religión es una sola virtud?

Art. 4: ¿La religión es virtud especial, distinta de las demás?

Art. 5: ¿La religión es virtud teologal?

Art. 6: ¿Se ha de preferir la religión a las otras virtudes morales?

Art. 7: ¿El culto de latría tiene algún acto exterior?

Art. 8: ¿Se identifican religión y santidad?

CUESTIÓN 82: **La devoción**

Art. 1: ¿Es la devoción acto especial?

 Art. 2: ¿La devoción es acto de la religión?

 Art. 3: ¿La contemplación o la meditación son la causa de la devoción?

 Art. 4: ¿La alegría es efecto de la devoción?

CUESTIÓN 83: **La oración**

 Art. 1: ¿La oración es acto de la facultad apetitiva?

 Art. 2: ¿Es conveniente orar?

 Art. 3: ¿La oración es acto de religión?

 Art. 4: ¿Se debe orar sólo a Dios?

 Art. 5: ¿Debemos pedir a Dios en la oración algo determinado?

 Art. 6: ¿Debe pedir el hombre en la oración bienes temporales?

 Art. 7: ¿Debemos orar por los demás?

 Art. 8: ¿Debemos orar por nuestros enemigos?

 Art. 9: ¿Están formuladas convenientemente las siete peticiones de la oración dominical?

 Art. 10: ¿El orar es propio de la Criatura racional?

 Art. 11: ¿Oran por nosotros los santos del cielo?

 Art. 12: ¿Debe ser vocal la oración?

 Art. 13: ¿Es necesaria la atención durante la oración?

 Art. 14: ¿Debe ser larga la oración?

 Art. 15: ¿Es meritoria la oración?

 Art. 16: ¿Consiguen algo de Dios con su oración los pecadores?

 Art. 1 7: ¿Está bien dicho eso de que las obsecraciones, oraciones, peticiones y acciones de gracias», son las partes en que se divide la oración?

CUESTIÓN 84: **La adoración**

 Art. 1: ¿La adoración es acto de latría o de religión?

 Art. 2: ¿La adoración implica actos corporales?

 Art. 3: ¿Requiere la adoración un lugar determinado?

CUESTIÓN 85: **Los sacrificios**

Art. 1: ¿Es de ley natural ofrecer sacrificios a Dios?

Art. 2: ¿Sólo al Dios supremo se han de ofrecer sacrificios?

Art. 3: ¿La oblación de sacrificios es acto especial de virtud?

 Art. 4: ¿Están obligados todos a ofrecer sacrificios?

CUESTIÓN 86: **Las oblaciones y primicias**

Art. 1: ¿Están los hombres obligados bajo precepto a hacer oblaciones?

Art. 2 ¿Las oblaciones se deben sólo a los sacerdotes?

Art. 3: ¿Pueden los hombres hacer oblaciones de todo lo que poseen legítimamente?

Art. 4: ¿Obliga a todos los hombres el pago de las primicias?

CUESTIÓN 87: **Los diezmos**

Art. 1: ¿Están obligados los hombres con necesidad de precepto al pago de los diezmos?

Art. 2: ¿Hay obligación de dar los diezmos de todas las cosas?

Art. 3: ¿Se deben pagar los diezmos a los clérigos?

Art. 4: ¿Están obligados también los clérigos a pagar los diezmos?

CUESTIÓN 88: **El voto**

 Art. 1: ¿Consiste el voto solamente en el propósito de la voluntad?

 Art. 2: El voto que se hace, ¿debe tener siempre como materia un bien mejor?

 Art. 3: ¿Todo voto obliga a su cumplimiento?

 Art. 4: ¿Es conveniente hacer votos?

 Art. 5: El voto, ¿es acto de latría o de religión?

 Art. 6: ¿Es más laudable y meritorio hacer algo sin voto que con él?

 Art. 7: ¿Quedan solemnizados los votos por la recepción de una orden sagrada y por la profesión de una regla determinada?

 Art. 8: A quienes están sujetos al poder de otras personas, ¿les impide esto hacer votos?

 Art. 9: ¿Pueden los niños hacer voto obligatorio de ingresar en religión?

 Art. 10: ¿Son dispensables los votos?

 Art. 11: ¿Puede dispensarse el voto solemne de Continencia?

 Art. 12: ¿Se requiere la autoridad del prelado para conmutar o dispensar los votos?

CUESTIÓN 89: **El juramento**

 Art. 1: ¿Jurar es invocar a Dios como testigo?

 Art. 2: ¿Es lícito el juramento?

 Art. 3: ¿Se le asignan convenientemente al juramento sus tres compañeros: la justicia, el juicio y la verdad?

 Art. 4: ¿El juramento es acto de religión o de latría?

 Art. 5: ¿El juramento debe ser deseado y frecuentado como útil y bueno?

 Art. 6: ¿Es lícito jurar por las criaturas?

 Art. 7: ¿Es obligatorio el juramento?

 Art. 8: ¿Es mayor la obligación del juramento que la del voto?

 Art. 9: ¿Puede alguien dispensar del juramento?

 Art. 10: ¿Puede ser impedido el juramento por alguna Circunstancia de persona o tiempo?

CUESTIÓN 90: **Sobre el empleo del nombre de Dios a manera de conjuro . .**

Art. 1: ¿Se puede conjurar lícitamente a los hombres?

Art. 2: ¿Es lícito conjurar a los demonios?

Art. 3: ¿Es lícito conjurar a las criaturas irracionales?

CUESTIÓN 91: **Sobre el uso del nombre de Dios para invocarle por medio de** la **alabanza**

Art. 1: ¿Debemos alabar a Dios con los labios?

Art. 2: ¿Debe emplearse el canto en la alabanza divina?

CUESTIÓN 92: **La superstición**

Art. 1: ¿La superstición es un vicio contrario a la religión?

Art. 2: ¿Hay diversas especies de superstición?

CUESTIÓN 93: **La superstición en el culto debido al verdadero Dios**

Art. 1: ¿Puede haber algo pernicioso en el culto al verdadero Dios?

Art. 2:¿Puede haber algo superfluo en el culto divino?

CUESTIÓN 94: **La idolatría**

Art. 1**:** ¿Se considera con razón la idolatría como una especie de superstición?

Art. 2**: ¿**La idolatría es pecado?

Art 3 ¿Esla idolatría el más grave de los pecados?

**Art 4.** ¿Era el propio hombre la Causa de la idolatría?

CUFSTION 95. **La superstición adivinatoria**

Art 1 ¿Es pecado la adivinación?

Art 2: ¿La adivinación es una especie de superstición?

Art 3. ¿Es necesario distinguir varias especies de adivinación?

 Art 4 ¿Es ilícita la adivinación en que se recurre a la invocación de los demonios?

 Art. 5: ¿Es lícita la adivinación por los astros?

 Art. 6: ¿Es ilícita la adivinación basada en los sueños?

 Art. 7: ¿Es ilícita la adivinación a base de agüeros, presagios, y otras prácticas por el estilo en que se presta atención a las cosas exteriores?

 Art. 8: ¿Es ilícita la adivinación por suertes?

CUESTION 96. **Las practicas supersticiosas**

Art. 1: ¿Son ilícitas las prácticas del arte notoria?

Art 2¿Son licitas las practicas ordenadas a producir una mudanza en los cuerpos por ejemplo la recuperación de la salud o de cosas por el estilo?

Art 3 Son ilícitas las practicas ordenadas al conocimiento previo de acontecimientos prósperos o adversos?

 Art 4: ¿Es lícito llevar colgadas del cuello formulas sagradas?

CUESTION 97 **La tentación de Dios**

Art 1 Consiste la tentación de Dios en realizar ciertos actos cuyo resultado se espera sola y exclusivamente del poder divino?

Art 2: ¿Es pecado tentar a Dios?

Art. 3: La tentación a Dios, ¿se opone a la virtud de la religión?

Art 4 La tentación a Dios ¿es un pecado más grave que el de superstición?

CUESTION 98: **El perjurio**

Art. 1: ¿Se requiere, para que haya perjurio la falsedad de lo afirmado con juramento?

Art 2: ¿Es pecado todo perjurio?

Art 3 ¿Es pecado mortal todo perjurio?

Art 4: ¿Peca quien obliga a un perjuro a prestar juramento?

CUESTION 99 **El sacrilegio**

Art 1: ¿Consiste el sacrilegio en la violación de una cosa sagrada?

 Art 2: ¿Constituye el sacrilegio un pecado especial?

 Art 3 Se distinguen las especies de sacrilegio por razón de las cosas sagradas?

 Art 4 ¿Debe ser castigado el sacrilegio con multas?

CUFSTION 100: **La simonía**

Art 1 Es la simonía la voluntad deliberada de comprar y vender alguna cosa espiritual o aneja a ella?

 Art 2: ¿Es licito dar dinero por los sacramentos

 Art 3: ¿Es licito recibir dinero por los actos puramente espirituales?

 Art 4. ¿Es licito recibir dinero por lo temporal anejo a lo espiritual?

 Art. 5. ¿Es licito dar bienes espirituales a cambio de retribuciones serviles (munus ab obsequio) o verbales (munus a lingua)?

 Art. 6: ¿Se castiga cómo es debido al simoniaco eón la privación de aquellos bienes que adquirió por simonía?

*TRATADO DE LAS VIRTUDES SOCIALES*

CUESTIÓN 101: **La piedad**

Art. 1: ¿Se refiere la piedad únicamente a una clase determinada de personas?

Art. 2: ¿Debe preocuparse la piedad del sustento de los padres?

Art. 3: ¿Es la piedad una virtud especial distinta de las demás?.

Art. 4: ¿Se han de omitir los deberes de piedad con los padres por motivos de religión?

CUESTIÓN **102: La observancia**

Art. 1: ¿Es la observancia virtud especial, distinta de las demás?.

Art. 2: ¿Compete a la observancia el rendir culto y honor a las personas constituidas en dignidad?

Art. 3: ¿Es la observancia una virtud superior a la piedad?..............

CUESTIÓN 103: **La dulía**

Art. 1: ¿El honor importa algo corporal?

Art. 2: ¿El honor se debe solamente a los superiores?

Art. 3: ¿Es la dulía virtud especial, distinta de la latría?

Art. 4: ¿Hay diversas clases de dulía?

CUESTIÓN 104: **La obediencia**

Art. 1: ¿Debe un hombre obedecer a otro?

Art. 2: ¿Es virtud especial la obediencia?

Art. 3: ¿Es la obediencia la mayor de las virtudes?

Art. 4: ¿Se debe obedecer a Dios en todo?

Art. 5: ¿Están obligados los súbditos a obedecer en todo a sus superiores?

Art. 6: ¿Deben los cristianos obedecer al poder secular?

CUESTIÓN 105: **La desobediencia**

Art. 1: ¿La desobediencia es pecado mortal?

 Art. 2: ¿La desobediencia es el pecado más grave?

CUESTIÓN 106: **El agradecimiento o gratitud**

 Art. 1: ¿Es la gratitud una virtud especial distinta de las otras?

 Art. 2: ¿Debe el inocente más gratitud a Dios que el penitente?

 Art. 3: ¿Debe gratitud el hombre a todo bienhechor?

 Art. 4: ¿Se debe recompensar inmediatamente el beneficio?

 Art. 5: La recompensa de los beneficios, ¿se ha de medir según el afecto del bienhechor o según el efecto que con ellos se consigue?

 Art. 6: ¿Conviene que la recompensa sea mayor que el beneficio recibido?

CUESTIÓN 107: **La ingratitud**

Art. 1: ¿La ingratitud es siempre pecado?

Art. 2: ¿La ingratitud es un pecado especial?

Art. 3: ¿La ingratitud es siempre pecado mortal?

Art. 4: ¿Deben dejarse de hacer beneficios a los ingratos?

CUESTIÓN 108: **La venganza**

Art. 1: ¿Es lícita la venganza?

Art. 2: ¿Es la venganza una virtud especial, distinta de las demás?

Art. 3: ¿Debe llevarse a cabo la venganza aplicando los castigos de uso corriente entre los hombres?

Art. 4: ¿Debe uno vengarse de aquellos que pecaron involuntariamente?

CUESTIÓN 109: **La verdad**

Art. 1: ¿Es la verdad virtud?

Art. 2: ¿Es la verdad virtud especial?

Art. 3: ¿La verdad es parte de la justicia?

Art. 4: ¿La virtud de la verdad propende a decir menos de lo que hay?

CUESTIÓN 110: **Los vicios opuestos a la verdad**

Art. 1: ¿Se opone siempre la mentira a la verdad?

Art. 2: ¿Es suficiente la división de la mentira en oficiosa, jocosa y perniciosa.

Art. 3: ¿Toda mentira es pecado?

Art. 4: ¿Es pecado mortal toda mentira?

CUESTIÓN **111: La simulación e hipocresía**

Art 1 ¿Es pecado toda simulación?

Art 2: ¿Son una misma cosa la hipocresía y la simulación?

Art 3. ¿La hipocresía se opone a la virtud de la verdad?

Art 4. ¿La hipocresía es siempre pecado mortal?

CUESTION **112: La jactancia**

Art 1: ¿La jactancia se opone a la virtud de la verdad?

 Art 2 ¿La jactancia es pecado mortal?

CUESTION **113: La ironía**

Art 1 ¿Es pecado la ironía por la que uno finge ser menos de lo que es en realidad?

Art 2: ¿La ironía es un pecado menor que la jactancia?

CUESTION 114: **La amistad o afabilidad**

Art 1 ¿La amistad es virtud especial?

Art 2: ¿Esta amistad es parte de la justicia?

CUESTIÓN 115: **La adulación**

Art. 1: ¿La adulación es pecado?

Art. 2: ¿La adulación es pecado mortal?

CUESTIÓN 116: **El litigio**

Art. 1: ¿El litigio se opone a la virtud de la amistad o afabilidad?

Art. 2: ¿El litigio es pecado menos grave que la adulación?

CUESTIÓN 117 **La liberalidad**

Art 1 ¿La liberalidad es virtud?

 Art 2: ¿La liberalidad tiene por objeto las riquezas

 Art 3. ¿El acto de la liberalidad es el uso del dinero

 Art 4: ¿Es más propio del liberal consiste en dar

 Art 5 ¿La liberalidad es parte de la justicia?

 Art 6 ¿La liberalidad es la mayor de las virtudes?

CUESTION 118: **La avaricia**

Art 1 ¿La avaricia es pecado .

 Art 2 ¿La avaricia es un pecado especial?

 Art 3. ¿La avaricia se opone a la liberalidad?

 Art 4: ¿La avaricia es siempre pecado mortal?

 Art 5: ¿L a avaricia es el mayor de los pecados?

 Art 6' ¿La avaricia es un pecado espiritual?

 Art 7 ¿La avaricia es pecado capital?

 Art 8 ¿Es correcta la enumeración que se hace de las hijas de la avaricia?

CUESTION 119 **La prodigalidad**

Art 1 La prodigalidad se opone a la avaricia?

Art 2 ¿La prodigalidad es pecado?

Art 3 ¿l a prodigalidad es pecado más grave que la avaricia?

CUESTIÓN 120 **La epiqueya. .**

Art 1 ¿La epiqueya es virtud?

 Art. 2: ¿La epiqueya es parte de la justicia?

CUESTIÓN 121: **El don de la piedad**

Art. 1: ¿La piedad es un don?

Art. 2: La bienaventuranza que dice «Bienaventurados los mansos», ¿correspon­de al don de piedad?

CUESTIÓN 122: **Los preceptos de justicia**

Art. 1: ¿Los preceptos del decálogo son preceptos de justicia?

Art. 2: ¿El primer precepto del decálogo está debidamente promulgado?

Art. 3: ¿El segundo precepto del decálogo está debidamente promulgado?

Art. 4: ¿El tercer precepto del decálogo está debidamente promulgado?

Art. 5: ¿El cuarto precepto del decálogo está debidamente promulgado?

Art. 6: ¿Los otros seis preceptos están debidamente promulgados?

*TRATADO DE LA FORTALEZA*

CUESTIÓN 123: ***La* fortaleza**

Art. 1: ¿La fortaleza es virtud?

Art. 2: ¿La fortaleza es virtud especial?

Art. 3: ¿La fortaleza tiene por objeto los temores y las audacias?

Art. 4: ¿La fortaleza se ocupa sólo de los peligros de muerte?

Art. 5: ¿La fortaleza tiene como objeto propio los peligros de muerte que aparecen en las guerras?

Art. 6: ¿El resistir es el acto principal de la fortaleza?

Art. 7: ¿El fuerte actúa por el bien de su propio hábito?

Art. 8: ¿El fuerte se deleita en su acto?

Art. 9: ¿La fortaleza se ejerce principalmente en los casos repentinos?

Art. 10: ¿El fuerte se sirve de la ira en su acto?

Art. 11: ¿La fortaleza es virtud cardinal?

Art. 12: ¿La fortaleza es la más excelente de todas las virtudes?

CUESTIÓN 124 **El martirio**

Art. 1: ¿Es el martirio un acto de virtud?

Art. 2: ¿Es el martirio acto de la fortaleza?

Art. 3: ¿Es el martirio el acto de mayor perfección?

Art. 4: ¿Es la muerte esencial al martirio?

 Art: 5: ¿Sólo la fe es causa del martirio?

CUESTIÓN 125: **El temor**

Art. 1: ¿El temor es pecado?

Art. 2: ¿El pecado de temor se opone a la fortaleza?

Art. 3: ¿El temor es pecado mortal?

Art. 4: ¿El temor excusa de pecado?

CUESTIÓN 126: **Es vicio de la impavidez**

Art. 1: ¿La impavidez es pecado?

 Art. 2: ¿El ser impávido se opone a la fortaleza?

CUESTIÓN 127: **La audacia**

Art. 1: ¿La audacia es pecado?

Art. 2: ¿La audacia se opone a la fortaleza?

 CUESTIÓN 128: **Las partes de la fortaleza**

Art. único: ¿Está bien la enumeración que se hace de las partes de la fortaleza?

CUESTIÓN 129: **La magnanimidad**

Art. 1: ¿La magnanimidad tiene por objeto los honores?

Art. 2: ¿Es esencial a la magnanimidad tener por objeto los grandes honores?

Art. 3: ¿La magnanimidad es virtud?

Art. 4: ¿La magnanimidad es virtud especial?

Art. 5: ¿La magnanimidad es parte de la fortaleza?

Art. 6: ¿Laconfianza es parte de la magnanimidad?

Art. 7: ¿La seguridad es parte de la magnanimidad?

Art. 8: ¿Los bienes de fortuna contribuyen a la magnanimidad?

CUESTIÓN 130: **La presunción**

Art. 1: ¿La presunción es pecado?

Art. 2: ¿La presunción se opone a la magnanimidad por exceso?

**CUESTIÓN 131: La ambición**

Art. 1: ¿La ambición es pecado?

Art. 2: ¿La ambición se opone a la magnanimidad por exceso?

**CUESTIÓN 132: La vanagloria**

Art. 1: ¿El deseo de gloria es pecado?

Art. 2: ¿La vanagloria se opone a la magnanimidad?

Art. 3: ¿La vanagloria es pecado mortal?

Art. 4: ¿La vanagloria es pecado capital?

Art. 5: ¿Es correcta la enumeración que se hace de las hijas de la vanagloria?

CUESTIÓN **133: La pusilanimidad**

Art. 1: ¿La pusilanimidad es pecado?

Art. 2: ¿La pusilanimidad se opone a la magnanimidad?

CUESTIÓN 134: La **magnificencia**

Art. 1: ¿La magnificencia es virtud?

Art. 2: ¿La magnificencia es virtud especial?

Art. 3: ¿Los grandes gastos son la materia de la magnificencia?

Art. 4: ¿La magnificencia es parte de la fortaleza?

CUESTIÓN 135: **Los vicios** **opuestos a la magnificencia**

Art. 1: ¿La mezquindad es un vicio?

Art. 2: ¿Hay un vicio opuesto a la mezquindad?

CUESTIÓN 136: La **paciencia**

Art. 1: ¿La paciencia es una virtud?

Art. 2: ¿La paciencia es la más excelente de las virtudes?

Art. 3: ¿La paciencia puede darse sin la gracia?

Art. 4: ¿La paciencia es parte de la fortaleza?

Art. 5: ¿La paciencia se identifica con la longanimidad?

CUESTIÓN 137: **La perseverancia**

Art. 1: ¿La perseverancia es virtud?

Art. 2: ¿La perseverancia es parte de la fortaleza?

Art. 3: ¿La constancia pertenece a la perseverancia?

Art. 4: ¿Necesita la perseverancia del auxilio de la gracia?

CUESTIÓN 138: **Los** **vicios opuestos a la perseverancia**

Art. 1: ¿Se opone la molicie a la perseverancia?

 Art. 2: ¿Se opone la pertinacia a la perseverancia?

CUESTIÓN 139: **El** **don de fortaleza**

Art. 1: ¿La fortaleza es un don?

Art. 2: La cuarta bienaventuranza, que dice: «Bienaventurados los que tienen hambre y sed de justicia», ¿corresponde al don de fortaleza?

CUESTIÓN 140: **Los preceptos de la fortaleza**

Art. 1: ¿Se dan convenientemente en la ley divina los preceptos acerca de la fortaleza?

Art. 2: ¿Está bien el que en la ley divina haya preceptos sobre las distintas partes de la fortaleza?

TRATADO DE LA TEMPLANZA

CUESTIÓN 141: **La templanza**

Art. 1: ¿Es una virtud la templanza?

 Art. 2: ¿Es la templanza una virtud especial?

 Art. 3: ¿Se ocupa la templanza solamente de los deseos y de los placeres?

 Art. 4: ¿Se ocupa la templanza únicamente de los placeres del tacto?

 Art. 5: ¿Se ocupa la templanza de los placeres del sentido del gusto?

 Art. 6: ¿Ha de regirse la templanza por las necesidades de la vida presente?

 Art. 7: ¿Es la templanza una virtud cardinal?

 Art. 8: ¿Es la templanza la más excelente de las virtudes?

CUESTIÓN 142: **Los vicios opuestos a la templanza**

 Art. 1: ¿Es la insensibilidad un vicio?

 Art. 2: ¿Es la intemperancia un pecado pueril?

 Art. 3: ¿Es la timidez un vicio más grave que la intemperancia?

 Art. 4: ¿Es el pecado de intemperancia el más vituperable?

CUESTIÓN 143: **Las partes de la templanza en general**

Art. único: ¿Es correcto asignar partes a la templanza?

CUESTIÓN 144: **La vergüenza**

Art. 1: ¿Es la vergüenza una virtud?

 Art. 2: ¿Es el acto torpe el objeto de la vergüenza?

 Art. 3: ¿Se avergüenza más el hombre ante las personas allegadas a él?

 Art. 4: ¿Puede existir la vergüenza también en los hombres virtuosos?.

CUESTIÓN 145: **La honestidad**

Art. 1: ¿Son una misma cosa lo honesto y lo virtuoso?

Art. 2: ¿Son lo mismo lo honesto y lo bello?

Art. 3: ¿Se distingue lo honesto de lo útil y deleitable?

Art. 4: ¿Ha de considerarse la honestidad como parre de la templanza?

CUESTIÓN 146: **La abstinencia**

Art. 1: ¿Es la abstinencia una virtud?

Art. 2: ¿Es la abstinencia una virtud especial

CUESTIÓN 147: **El** **ayuno**

Art. 1: ¿Es el ayuno un acto de virtud?

 Art. 2: ¿Es el ayuno acto de la abstinencia?

 Art. 3: ¿Es el ayuno objeto de precepto?

 Art. 4: ¿Están todos obligados a guardar los ayunos de la Iglesia?

 Art. 5: ¿Está bien determinado el tiempo del ayuno eclesiástico?

 Art. 6: ¿Es necesario, para ayunar, hacer una sola comida?

 Art. 7: ¿Es la hora novena la mejor hora para comer los días de ayuno?

 Art. 8: ¿Es conveniente establecer que los que ayunan se abstengan de carne, huevos y lacticinios?

CUESTIÓN 148: **La gula**

Art. 1: ¿Es la gula un pecado?

 Art. 2: ¿Es la gula pecado mortal?

 Art. 3: ¿Es la gula el pecado más grave?

 Art. 4: ¿Están bien señaladas las especies de gula?

 Art. 5: ¿Es la gula un vicio capital?

 Art. 6: ¿Es correcto asignar cinco hijas a la gula?

CUESTIÓN 149: **La sobriedad**

Art. 1: ¿Es la bebida el objeto de la sobriedad?

Art. 2: ¿Es la sobriedad, en si misma, una virtud especial?

Art. 3: ¿Es totalmente ilícito el oso del vino?

Art. 4: ¿Es más necesaria la sobriedad en las personas mayores?

CUESTIÓN 150: **La embriaguez**

Art. 1: ¿Es pecado la embriaguez?

Art. 2: ¿Es la embriaguez pecado mortal?

Art. 3: ¿Es la embriaguez el pecado más grave?

Art. 4: ¿Exime de pecado la embriaguez?

CUESTIÓN 151: **La castidad**

Art. 1: ¿Es la castidad una virtud?

 Art. 2: ¿Es la castidad una virtud general?

 Art. 3: ¿Es la castidad una virtud distinta de la abstinencia?

 Art. 4: ¿Pertenece la pudicicia, de un modo especial, a la castidad?

CUESTIÓN 152: **La virginidad**

Art. 1: ¿Consiste la virginidad en la integridad de la carne?

 Art. 2: ¿Es ilícita la virginidad?

 Art. 3: ¿Es la virginidad una virtud?

 Art. 4: ¿Es la virginidad más excelente que el matrimonio?

 Art. 5: ¿Es la virginidad la virtud más excelente?

CUESTIÓN 153: **El vicio** **de la lujuria**

Art. 1: ¿Son materia de la lujuria únicamente los deseos y placeres venéreos?

Art. 2: ¿Puede darse algún acto venéreo sin pecado?

Art. 3: ¿Puede ser pecado la lujuria que trata de los actos venéreos?

Art. 4: ¿Es la lujuria un vicio capital?

Art. 5: ¿Están bien clasificadas las hijas de la lujuria?

CUESTIÓN 154: **Las especies de la lujuria**

Art. 1: ¿Es adecuada la división de la lujuria en seis especies?

 Art. 2: ¿Es pecado mortal la fornicación simple?

 Art. 3: ¿Es la fornicación el pecado más grave?

 Art. 4: ¿Existe pecado mortal en los besos y en los tocamientos?

 Art. 5: ¿Es pecado mortal la polución nocturna?

 Art. 6: ¿Debe considerarse el estupro como una especie nueva de lujuria? . . .

 Art. 7: ¿Es el rapto una especie de lujuria distinta del estupro?

 Art. 8: ¿Es el adulterio una nueva especie de lujuria?

 Art. 9: ¿Es el incesto una especie distinta de lujuria?

 Art. 10: ¿Puede el sacrilegio ser una especie de la lujuria?

 Art. 11: ¿Es una especie de la lujuria el pecado contra la naturaleza?

 Art. 12: ¿Es el vicio contra la naturaleza el pecado más grave entre las especies de la lujuria?

CUESTIÓN 155: **La continencia**

Art. 1: ¿Es una virtud la continencia?

Art. 2: ¿Son materia de la continencia las concupiscencias de los placeres del tacto?

Art. 3: ¿Es el apetito concupiscible el sujeto de la continencia?

Art. 4: ¿Es mejor la continencia que la templanza?

CUESTIÓN 156: **La incontinencia**

Art. 1: ¿Pertenece la incontinencia al alma o al cuerpo?

Art. 2:,¿Es pecado la incontinencia?

Art. 3: ¿Es más grave el pecado del incontinente que el del intemperado? .

Art. 4: ¿Es el incontinente en materia de ira peor que el incontinente en materia de concupiscencia?

CUESTIÓN 157: **La clemencia y la mansedumbre**

Art. 1: ¿Son una misma virtud la clemencia y la mansedumbre?

Art. 2: ¿Son virtudes la clemencia y la mansedumbre?

Art. 3: ¿Son la clemencia y la mansedumbre partes de la templanza?

Art. 4: ¿Son la clemencia y la mansedumbre las virtudes más excelentes?

CUESTIÓN 158: **La ira**

Art. 1: ¿Puede ser lícito airarse?

 Art. 2: ¿Es pecado la ira?

 Art. 3: ¿Es pecado mortal todo movimiento de ira?

 Art. 4: ¿Es la ira el pecado más grave?

 Art. 5: ¿Señaló el Filósofo convenientemente las especies de ira?

 Art. 6: ¿Debe figurar la ira entre los vicios capitales?

 Art. 7: ¿Es apropiada la asignación de seis hijas a la ira?

 Art. 8: ¿Existe algún vicio opuesto a la ira, que proceda de la falta de ira? . . .

CUESTIÓN 159: **La crueldad**

Art. 1: ¿Se opone la crueldad a la clemencia?

 Art. 2: ¿Se distingue la crueldad de la sevicia o fiereza?

CUESTIÓN 160: **La modestia**

Art. 1: ¿Es la modestia parte de la templanza?

Art. 2: ¿Se ocupa la modestia, únicamente, de las acciones externas?

CUESTIÓN 161: **La humildad**

Art. 1: ¿Es la humildad una virtud?

 Art. 2: ¿Reside la humildad en el apetito?

 Art. 3: ¿Debe el hombre someterse a todos mediante la humildad?

 Art. 4: ¿Es la humildad parte de la modestia o de la templanza?

 Art. 5: ¿Es la humildad la más importante dc las virtudes?

 Art. 6: ¿Está bien hecha la clasificación de la humildad en los doce grados que aparecen en la Regla de San Benito?

CUESTIÓN 162: **La soberbia**

Art. 1: ¿Es pecado la soberbia?

Art. 2: ¿Es la soberbia un pecado especial?

Art. 3: ¿Radica la soberbia en el apetito irascible?

Art. 4: ¿Están bien señaladas las cuatro especies de soberbia propuestas por San Gregorio?

Art. 5: ¿Es pecado mortal la soberbia?

Art. 6: ¿Es la soberbia el pecado más grave?

Art. 7: ¿Es la soberbia el primero de todos los pecados?

Art. 8: ¿Debe considerarse la soberbia como vicio capital?

CUESTIÓN 163: El **pecado del primer hombre**

Art. 1: ¿Fue de soberbia el pecado del primer hombre?

Art. 2: ¿Consistió la soberbia del primer hombre en desear ser semejante a Dios?

Art. 3: ¿Fue el pecado de los primeros padres más grave que los demás?

Art. 4: ¿Fue el pecado de Adán más grave que el de Eva?

CUESTIÓN 164: **La pena del primer pecado**

Art. 1: ¿Es la muerte la pena del pecado de los primeros padres?

Art. 2: ¿Están bien determinadas en la Sagrada Escritura las penas de los primeros padres?

CUESTIÓN 165: **La tentación de los primeros padres**

Art. 1: ¿Fue conveniente que el hombre fuera tentado por el diablo?

Art. 2: ¿Fue conveniente el modo y el orden en que tuvo lugar la tentación?

.

CUESTIÓN 166: **La estudiosidad**

Art. 1: ¿Es el conocimiento la materia propia de la estudiosidad?

Art. 2: ¿Es la estudiosidad parte de la templanza?

CUESTIÓN 167: **La curiosidad**

Art. 1: ¿Puede la curiosidad ocuparse del conocimiento intelectivo?

Art 2: ¿Es el conocimiento sensitivo el objeto dc la curiosidad?

CUESTIÓN 168 **La modestia en cuanto que se ocupa de los movimientos externos del cuerpo**

Art 1: ¿Existe alguna virtud en los movimientos del cuerpo?

 Art 2: ¿Puede existir alguna virtud que se ocupe del juego?

 Art 3. ¿Puede haber pecado en el exceso de juego

 Art. 4: ¿Se puede pecar por defecto en el juego?

CUESTIÓN 169: **La modestia en cuanto que consiste en el ornato exterior. . .**

Art. 1: ¿Puede haber virtud y vicio en el ornato externo?

Art. 2: ¿Existe pecado mortal en el ornato de las mujeres?

CUESTIÓN 170: **Los preceptos** **de la templanza**

Art. 1: ¿Están bien señalados en la ley divina los preceptos referentes a la templanza?

Art. 2:¿Están bien señalados en la ley divina los preceptos sobre las virtudes anejas a la templanza?

*TRATADO DE LA PROFECIA*

CUESTIÓN 171: **La profecía**

Art 1 ¿Pertenece la profecía al conocimiento?

 Art 2 ¿Es la profecía un habito?

 Art 3: ¿Son los futuros contingentes el único objeto de la profecía?

 Art. 4. ¿Conoce el profeta, por inspiración divina todo cuanto se puede conocer proféticamente?

 Art 5 ¿Distingue el profeta, siempre, lo que dice por su cuenta y lo que dice movido por el espíritu profético?

 Art 6 ¿Pueden ser falsas las cosas que se conocen o anuncian proféticamente?

CUESTIÓN 172: **La causa de la profecía**

 Art 1 ¿Puede ser natural la profecía?

 Art 2: ¿Se realiza la revelación profética por medio de los ángeles?

 Art 3: ¿Se precisa una disposición natural para la profecía?

 Art 4: ¿Se requiere la rectitud de costumbres para la profecía?

 Art 5 ¿Procede de los demonios alguna profecía?

 Art 6: ¿Predicen los profetas del demonio alguna vez cosas verdaderas?

CUESTIÓN 173: El modo **del conocimiento profético**

Art 1 ¿Ven los profetas la esencia de Dios?

 Art 2 ¿Imprime Dios mediante la revelación profética nuevas especies de las cosas o solo una nueva luz en la mente del profeta?

 Art 3: ¿Se realiza siempre la visión profética con abstracción de los sentidos?

 Art 4: ¿Conocen los profetas, siempre, lo que profetizan?

CUESTIÓN 174: **La división de la profecía . .**

Art 1 ¿Es adecuada la división de la profecía en profecía de predestinación de presciencia y de conminación?

 Art 2 ¿Aventaja la profecía que posee visión intelectual e imaginativa a la que solo dispone de visión intelectual?

 Art 3: ¿Pueden distinguirse grados de profecía según la visión imaginaria? .

 Art 4: ¿Fue Moisés el mas insigne de los profetas?

 Art 5: ¿Existe en los bienaventurados algún grado de profecía?

 Art. 6: ¿Varían los grados de profecía según el correr de los tiempos?

CUESTIÓN 175: **El rapto**

Art. 1: ¿Es arrebatada el alma humana a las cosas divinas?

 Art. 2: ¿Pertenece el rapto a la facultad apetitiva o, más bien, a la cognoscitiva?

 Art. 3: ¿Vio San Pablo, en el rapto, la esencia divina?.............:::.:

 Art. 4: ¿Estuvo San Pablo, en su rapto, enajenado de los sentidos?

 Art. 5: ¿Estuvo el alma de San Pablo, en aquel estado, totalmente separada de su cuerpo?

 Art. 6: ¿Ignoró San Pablo si su alma estuvo separada del cuerpo?

CUESTIÓN 176: **El** **don de lenguas**

Art. 1: ¿Hablaban todas las lenguas los que alcanzaron este don?.

Art. 2: ¿Es el don de lenguas más excelente que el de profecía?

CUESTIÓN 177: **La gracia gratis dada que consiste en la elocución**

Art. 1: ¿Consiste en la elocución alguna gracia gratis dada?

Art. 2: ¿Pertenece también a las mujeres la gracia de la palabra de sabiduría y de ciencia?

CUESTIÓN 178: **El** **don de realizar milagros**

Art. 1: ¿Se ordena alguna gracia gratis dada a realizar milagros?

Art. 2: ¿Pueden hacer milagros los malos?

*TRATADO DE LOS ESTADOS DE VIDA CRISTIANA*

CUESTIÓN 179: **La división de la vida en activa y contemplativa**

Art. 1: ¿Es adecuada la división de la vida en activa y contemplativa?......

Art. 2: ¿Es completa la división de la vida en activa y contemplativa?

CUESTIÓN 180: **La vida contemplativa**

 Art. 1: ¿Está la vida contemplativa relacionada sólo con el entendimiento, y no con la voluntad?

 Art. 2: ¿Pertenecen las virtudes morales a la vida contemplativa?

 Art. 3: ¿Consiste la vida contemplativa en diversos actos?

 Art. 4: ¿Consiste la vida contemplativa únicamente en la contemplación de Dios, o también en la consideración de cualquier verdad?

 Art. 5: ¿Puede la vida contemplativa, en el estado presente, llegar a la visión de la esencia divina?

 Art. 6: ¿Es adecuado distinguir tres movimientos -circular, recto y oblicuo en la operación de la contemplación?

 Art. 7: ¿Produce deleite la contemplación?

 Art. 8: ¿Es duradera la vida contemplativa?

CUESTIÓN 181: **La vida activa**

 Art. 1: ¿Pertenecen a la vida activa todos los actos de las virtudes morales?

 Art. 2: ¿Pertenece la prudencia a la vida activa?

 Art. 3: ¿Es el acto de enseñar propio de la vida activa o de la contemplativa?

 Art. 4: ¿Permanece la vida activa después de esta vida?

CUESTIÓN 182: **La comparación entre la vida activa y la contemplativa**

Art. 1: ¿Es la vida activa mejor que la contemplativa?

 Art. 2: ¿Es la vida activa más meritoria que la contemplativa?

 Art. 3: ¿Es la vida activa un estorbo para la contemplativa?

 Art. 4: ¿Es la vida activa anterior a la contemplativa?

CUESTIÓN 183: **Los oficios y estados** **de los hombres en general**

Art. 1: ¿Implica el concepto de estado libertad o servidumbre?

Art. 2: ¿Debe haber distintos oficios o estados en la Iglesia?

Art. 3: ¿Se distinguen los oficios por sus actos?

Art. 4: ¿Se toma la diferencia de estados de los principiantes, avanzados y perfectos?

CUESTIÓN 1 84: **El estado de perfección en común**

Art 1: ¿Se mide la perfección cristiana sobre todo por la caridad?.......

 Art 2: ¿Puede alguien ser perfecto en esta vida?

 Art. 3: ¿Consiste la perfección, en esta vida en los mandamientos o en los consejos?

 Art 4: ¿Se halla en estado de perfección todo el que es perfecto?

 Art 5: ¿Se hallan los religiosos y prelados en estado de perfección?

 Art 6 ¿Se hallan todos los prelados eclesiásticos en estado de perfección?

 Art 7: ¿Es el estado religioso más perfecto que el episcopal?.

 Art 8 ¿Tienen los párrocos y los arcedianos una perfección mayor que los religiosos?

CUESTION 185 **Lo referente al estado episcopal**

 Art 1 ¿Es lícito desear el episcopado?

 Art 2: ¿Es lícito rechazar de plano el episcopado ofrecido?

 Art 3 Es conveniente que el que sea elegido obispo sea mejor que los demás?

 Art. 4: ¿Puede el obispo, lícitamente, abandonar tu cargo para entrar en religión?

 Art 5 ¿Puede el obispo abandonar a causa de una persecución a la grey que se le ha encomendado?

 Art 6 ¿Puede el obispo tener algo propio?

 Art 7 ¿Pecan mortalmente los obispos si no dan a los pobres los bienes eclesiásticos que administran?

 Art 8 ¿Están obligados a guardar las observancias regulares los religiosos que son promovidos a obispos?

CUESTION 186 **De aquellas cosas en que consiste esencialmente el estado religioso**

Art 1: ¿Lleva consigo la perfección el estado religioso

 Art 2: ¿Está obligado todo religioso a observar todos los consejos .

 Art 3: ¿Se requiere la pobreza para la perfección del estado religioso?.....

 Art 4 ¿Se requiere la continencia perfecta para la perfección propia del estado religioso?

 Art 5 ¿Es la obediencia un elemento fundamental de la perfección de la vida religiosa?

 Art 6 ¿Es necesario para la perfección del estado religioso que la pobreza la

 castidad y la obediencia estén consagradas por un voto?

 Art 7 ¿Es exacto decir que la perfección del estado religioso consiste en estos tres votos?

 Art 8: ¿Es el voto de obediencia el más importante de los tres?

 Art 9 ¿Peca siempre mortalmente el religioso que quebranta los preceptos de la regla?

 Art 10 En un mismo género de pecado ¿es más grave el pecado cometido por el religioso que por el seglar?

CUESTION 1 87**: Las funciones propias** **de los religiosos**

Art 1 ¿Está permitido a los religiosos ensenar, predicar y desempeñar otras funciones similares?

 Art 2: ¿Pueden los religiosos ocuparse de negocios seculares?

 Art 3: ¿Están los religiosos obligados al trabajo manual

 Art 4: ¿Está prohibido a los religiosos vivir de limosna

 Art 5: ¿Está permitido a los religiosos pedir limosna

 Art 6: ¿Pueden los religiosos vestir ropa de peor calidad que los demás?

CUESTIÓN 1 88**: Las distintas órdenes religiosas**.

Art. 1: ¿Existe una sola forma de vida religiosa?

Art. 2: ¿Es preciso fundar alguna orden dedicada a las obras de la vida activa?

Art. 3: ¿Puede alguna orden religiosa tener por objeto la vida militar?

 Art. 4: ¿Puede fundarse una Orden religiosa ordenada a predicar o a oír confesiones?

 Art. 5: ¿Es necesario fundar una orden dedicada al estudio?

 Art. 6: ¿Son las órdenes dedicadas a la vida contemplativa superiores a las entregadas a las obras de la vida activa?

 Art. 7: ¿Es la posesión de bienes en común un inconveniente para la perfección de la vida religiosa?

 Art. 8: ¿Es más perfecta la vida religiosa en comunidad que la vida solitaria?

CUESTIÓN 189: **La entrada en religión**

Art. 1: ¿Deben entrar en religión únicamente aquellos que se han ejercitado en los mandamientos?

 Art. 2: ¿Deben algunos obligarse con voto a entrar en religión?

 Art. 3: ¿Está obligado a entrar en religión quien se comprometió a hacerlo mediante voto?

 Art. 4: ¿Está obligado a perseverar perpetuamente en la religión quien hace voto de entrar en ella?

 Art. 5: ¿Deben ser admitidos los niños en la vida religiosa?..............

 Art. 6: ¿Debe uno abstenerse de entrar en religión por atender a sus padres?

 Art. 7: ¿Pueden los párrocos, lícitamente, entrar en religión?

 Art. 8: ¿Es lícito pasar de una Orden a otra?

 Art. 9: ¿Es licito inducir a otros a entrar en religión?

 Art. 10: ¿Es aconsejable entrar en religión sin pedir el parecer de muchos y sin haberlo pensado durante largo tiempo?

PARTE III

PRÓLOGO

*TRATADO DEL VERRO ENCARNADO*

CLESTION 1 **Sobre la conveniencia de la encarnación**

 Art 1: ¿Era conveniente que Dios se encamase?

 Art 2 Era necesaria la encarnación para la salvación del género humano?

 Art 3 ¿Se hubiera encamado Dios si no hubiera pecado el hombre?

 Art 4 Dios se encamo principalmente para quitar los pecados actuales o para borrar el pecado original?

 Art 5 ¿Hubiera sido oportuno que Dios se encarnase al principio del mundo?

 Art 6: ¿Debió aplazarse la encarnación hasta el fin del mundo?

CUESTION 2: **Sobre** **el modo de la unión del Verbo encarnado con la naturaleza humana**

 **Art 1** La unión del Verbo encamado ¿se realizo en una única naturaleza?

 Art 2 La unión del Verbo encarnado se efectuó en la persona?

 Art 3 La unión del Verbo encarnado ¿se hizo en el supuesto o hipostasis?

 Art 4: La persona de Cristo ¿es compuesta?

 Art 5: ¿Se da en Cristo unión entre el alma y el cuerpo?

 Art 6 La unión de la naturaleza humana con el Verbo divino ¿fue accidental?

 Art 7 La unión de la naturaleza divina con la humana, ¿es algo creado?

 Art 8: La unión ¿es lo mismo que la asunción

 Art 9 La unión de las dos naturalezas es la máxima de las uniones?

 Art 10 La unión de la encamación ¿se hizo por medio de la gracia?

 Art 11 La unión de la encamación fue consecuencia de algún merito?

 Art 12 La gracia de unión ¿fue connatural a Cristo hombre?

CUESTION 3 **Sobre la unión por parte de la persona asumente**

 Art 1: ¿Conviene a la persona divina asumir una naturaleza creada?

 Art 2 El asumir ¿conviene a la naturaleza divina?

 Art 3 Prescindiendo intelectualmente de la personalidad, ¿la naturaleza es capaz de asumir?............

 Art 4 ¿Es posible que una persona divina asuma una naturaleza creada sin que la asuma otra?

 Art. 5: ¿Hubiera podido asumir la naturaleza humana una persona distinta de la persona del Hijo?

 Art. 6: ¿Dos personas divinas pueden asumir una única naturaleza?

 Art. 7: ¿Una sola persona divina hubiera podido asumir dos naturalezas humanas?

Art: 8: ¿Fue más conveniente la encarnación del Hijo de Dios que la del Padre o la del Espíritu Santo?:

CUESTIÓN 4: **Sobre la unión vista por parle del objeto asumido**

Art: 1: La naturaleza humana, ¿fue más apta que cualquier otra para que el Hijo de Dios la asumiese?:

 Art. 2: ¿El Hijo de Dios asumió la persona?

 Art: 3: ¿La persona divina asumió a un hombre?

 Art. 4: ¿El Hijo de Dios debió asumir la naturaleza humana prescindiendo de todos los individuos?:

 Art. 5: ¿El Hijo de Dios debió asumir la naturaleza humana en rodos los individuos?

 Art. 6: ¿Fue conveniente que el Hijo de Dios asumiese la naturaleza humana de la estirpe de Adán?

CUESTIÓN 5: **Sobre la asunción de las parles** **de la naturaleza humana**

Art. 1: ¿El Hijo de Dios asumió un cuerpo verdadero?

Art. 2: ¿Tuvo Cristo un cuerpo carnal o terrestre?

Art. 3: ¿El Hijo de Dios asumió el alma?

Art. 4: ¿El Hijo de Dios asumió la mente o el entendimiento humanos?....

CUESTIÓN 6: **Sobre el orden de la asunción**

Art. 1: ¿Asumió el Hijo de Dios la carne por medio del alma?

Art. 2: ¿Asumió el Hijo de Dios el alma mediante el espíritu?

Art. 3: ¿El alma de Cristo fue asumida por el Verbo antes que la carne? : : :

Art. 4: ¿Asumió el Verbo la carne de Cristo antes de que se uniese al alma?

Art. 5: ¿Asumió el Hijo de Dios la naturaleza humana íntegra mediante sus partes?

Art. 6: ¿Asumió el Hijo de Dios la naturaleza humana mediante la gracia? :

CUESTIÓN 7: **Sobre la gracia de Cristo en cuanto hombre particular**

Art. 1: ¿Se dio la gracia habitual en el alma asumida por el Verbo?........

Art. 2: ¿Tuvo Cristo virtudes?

Art. 3: ¿Tuvo Cristo fe?

Art. 4: ¿Existió en Cristo la esperanza?

Art. 5: ¿Poseyó Cristo los dones?

Art. 6: ¿Tuvo Cristo el don de temor?

Art. 7: ¿Tuvo Cristo carismas?

Art. 8: ¿Dispuso Cristo de la profecía?

Art. 9: ¿Poseyó Cristo la plenitud de gracia?

Art. 10: La plenitud de gracia, ¿es propia de Cristo?

Art. 11: La gracia de Cristo, ¿es infinita?

Art. 12: ¿Pudo aumentar la gracia de Cristo?

Art. 13: ¿La gracia habitual de Cristo es una consecuencia de la unión?

CUESTIÓN 8: **Sobre la gracia de Cristo en cuanto cabeza de la Iglesia**

Art. 1: ¿Le compete a Cristo, en cuanto hombre, ser cabeza de la Iglesia?

 Art. 2: ¿Es Cristo cabeza de los hombres en cuanto a los cuerpos?

 Art. 3: ¿Es Cristo cabeza de todos los hombres?

 Art. 4: Cristo en cuanto hombre, ¿es cabeza de los ángeles?

 Art. 5: La gracia de Cristo en cuanto cabeza de la Iglesia, ¿es la misma que El tiene en cuanto hombre particular?

 Art. 6: El ser cabeza de la Iglesia, ¿es propio de Cristo?

 Art. 7: ¿Es el diablo cabeza de los malos?

 Art. 8: ¿Es el Anticristo cabeza de los malos?

CUESTIÓN 9: **Sobre** **la ciencia de Cristo en general**

Art. 1: Además de la divina, ¿poseyó Cristo alguna otra ciencia?

Art. 2: ¿Poseyó Cristo la ciencia de los bienaventurados o comprehensores?

Art. 3: ¿Existió en Cristo una ciencia infusa, además de la ciencia bienaventurada?

Art 4. ¿Tuvo Cristo alguna ciencia experimental adquirida?

CUESTION 10 **Sobre la ciencia bienaventurada** **del alma de** Cristo

Art 1 El alma de Cristo ¿tuvo y tiene la comprehensión del Verbo, o de la esencia divina

 Art 2: El alma de Cristo ¿conoce en el Verbo todas las cosas?

 Art 3. ¿Puede el alma de Cristo conocer infinitas cosas en el Verbo?

 Art 4 El alma de Cristo ¿ve al Verbo de manera mas perfecta que cualquier otra criatura?.

CUESTION **11 Sobre la ciencia inspirada o infusa del alma de Cristo**

 Art 1: :¿ConocióCristo todas las cosas mediante la ciencia inspirada o infusa?

 Art 2 Pudo el alma de Cristo entender mediante la ciencia inspirada o infusa sin recurrir a las representaciones imaginarias?

 Art 3 ¿Poseyó el alma de Cristo la ciencia inspirada o infusa de modo discursivo?

 Art 4 la ciencia inspirada o infusa de Cristo, ¿fue inferior a la de los ángeles?

 Art 5 La ciencia inspirada o infusa de Cristo, ¿fue una ciencia habitual?

 Art 6 La ciencia infusa del alma de Cristo, ¿se diversifico en distintos hábitos

CUESTION **12 Sobre la ciencia adquirida o experimental del alma de Cristo**

Art 1Conoció Cristo todas las cosas por medio de ciencia adquirida o experimental?

 Art 2' ¿Hizo Cristo progresos en la ciencia adquirida o experimental?......

 Art 3 ¿Aprendió Cristo algo de los hombres?

 Art 4: ¿Fue Cristo instruido por los ángeles?

CUESTION **13 Sobre la potencia del alma de Cristo**

Art. 1: El alma de Cristo, ¿gozó de la omnipotencia?

Art 2 Gozo el alma de Cristo de omnipotencia para producir cambios en las criaturas?

Art 3 El alma de Cristo, ¿gozó de la omnipotencia respecto de su propio cuerpo.

Art 4 El alma de Cristo, ¿gozó de la omnipotencia respecto a la ejecución de su propia voluntad?

CUESTION 14 **Sobre los aspectos corporales asumidos por Cristo con la naturaleza humana**

Art. 1. El Hijo de Dios, ¿debió asumir la naturaleza humana con los defectos corporales?

 Art. 2: ¿Estuvo Cristo necesariamente sometido a los defectos del cuerpo?

 Art 3: ¿Contrajo Cristo los defectos corporales?

 Art. 4: ¿Debió asumir Cristo todos los defectos corporales de los hombres?:

CUESTIÓN 15: **Sobre los defectos del alma asumidos por Cristo en su naturaleza humana**

 Art. 1: ¿Hubo pecado en Cristo?

 Art. 2: ¿Existió en Cristo el <fomes> del pecado? :

 Art 3? ¿Se dio en Cristo la ignorancia?

 Art 4 El alma de Cristo ¿fue pasible? :

 Art 5: ¿Existió en Cristo verdadero dolor sensible

 Art 6: ¿Se dio en Cristo la tristeza :

 Art 7 ¿Existió en Cristo el temor?

 Art 8 ¿Se dio en Cristo la admiración?

 Art 9 ¿Existió en Cristo la ira? :

 Art 10: ¿Fue Cristo a la vez viador y bienaventurado? :

CUESTION 16: **Sobre los atributos concernientes a Cristo por relación al ser y al hacerse**

Art. 1: ¿Es verdadera la proposición Dios es hombre?

Art. 2: ¿Es verdadera esta proposición: El hombre es Dios?

 Art: 3: ¿Puede llamarse a Cristo hombre domínico?

 Art: 4: Los atributos propios de la naturaleza humana, ¿pueden predicarse de Dios?:

 Art: 5: Los atributos propios de la naturaleza humana, ¿pueden predicarse de la naturaleza divina?

 Art: 6: ¿Es verdadera la proposición Dios se hizo hombre?

 Art: 7: ¿Es verdadera la proposición el hombre fue hecho Dios?

 Art: 8: La proposición Cristo es una criatura, ¿es verdadera?:

 Art: 9: Aludiendo a Cristo, ¿es posible decir: Este hombre ha comenzado a existir?

 Art: 10: ¿Es verdadera la proposición Cristo, en cuanto hombre, es una criatura; o comenzó a existir?

 Art: 11: ¿Es verdadera la proposición Cristo, en cuanto hombre, es Dios?

 Art: 12: ¿Es verdadera la proposición Cristo, en cuanto hombre, es una hipóstasis o persona?

CUESTIÓN 17: **Sobre la unidad de Cristo en cuanto al****ser**

Art:1: Cristo, ¿es un solo ser o dos seres?

Art: 2: ¿Hay en Cristo una sola existencia?

CUESTIÓN 18: **Sobre la unidad de Cristo en cuanto** a **la voluntad**

Art. 1: ¿Existen en Cristo dos voluntades, una divina y otra humana?

 Art: 2: ¿Tuvo Cristo una voluntad sensible, además de la voluntad racional?

 Art. 3: ¿Tuvo Cristo dos voluntades racionales?

 Art. 4: ¿Tuvo Cristo libre albedrio?

 Art. 5: ¿La voluntad humana de Cristo quiso algo distinto de lo que quiere Dios?

 Art. 6: ¿Se dio en Cristo contrariedad de voluntades?.

CUESTIÓN 19**: Sobre la unidad de operación en Cristo**

 Art. 1: ¿Hay en Cristo una sola operación divina y humana?

 Art. 2: ¿Hay en Cristo varias operaciones humanas?

 Art. 3: ¿La acción humana de Cristo pudo ser meritoria para él?

 Art. 4: ¿Pudo Cristo merecer para los demás?

CUESTIÓN 20: **Sobre la sumisión de Cristo** al **Padre**

Art. 1: ¿Debe decirse que Cristo está sometido al Padre?

Art. 2: ¿Estuvo Cristo sometido a sí mismo?

CUESTIÓN 21: **Sobre la oración de Cristo**

Art. 1: ¿Le conviene a Cristo orar?

Art. 2: ¿Le compete a Cristo orar según su apetito sensible?

Art. 3: ¿Fue conveniente que Cristo orase por sí mismo?

Art. 4: La oración de Cristo, ¿fue siempre escuchada?

CUESTIÓN 22: **Sobre el sacerdocio de Cristo**

Art. 1: ¿Le compete a Cristo ser sacerdote?

Art. 2: ¿Fue Cristo sacerdote y víctima a la vez?.

Art. 3: La expiación de los pecados, ¿es efecto del sacerdocio de Cristo?

Art. 4: El efecto del sacerdocio de Cristo, ¿se extendió sólo a los demás, o también a él mismo?....................................

Art. 5: El sacerdocio de Cristo, ¿es eterno?

Art. 6: El sacerdocio de Cristo, ¿fue según el orden de Melquisedec?

CUESTIÓN 23: **Sobre la adopción. ¿Le conviene a Cristo**?

 Art. 1: ¿Corresponde a Dios adoptar hijos?

 Art. 2: El adoptar, ¿corresponde a toda la Trinidad?

 Art. 3: El ser adoptado, ¿es exclusivo de la criatura racional?

 Art. 4: Cristo, en cuanto hombre, ¿es Hijo adoptivo de Dios?

CUESTIÓN 24: **Sobre la predestinación de Cristo**

Art. 1: ¿Corresponde a Cristo ser predestinado?

Art. 2: La proposición *Cristo, en cuanto hombre, fue predestinado a ser Hijo de Dios,* ¿es falsa?

Art. 3: La predestinación de Cristo, ¿es el ejemplar de nuestra predestinación?

 Art. 4: ¿La predestinación de Cristo es causa de nuestra predestinación?

CUESTIÓN 25: **Sobre la** **adoración de Cristo**

Art. 1: ¿Debemos adorar la humanidad y la divinidad de Cristo con la misma adoración?

 Art 2: ¿Ha de adorarse la humanidad de Cristo con adoración de latría?

 Art 3: ¿Se debe rendir adoración de latría a la imagen de Cristo?

 Art 4. La cruz de Cristo debe ser adorada con adoración de latría?

 Art 5. ¿Debemos adorar a la Madre de Dios con adoración de latría?

 Art 6: ¿Deben ser adoradas de algún modo las reliquias de los santos?

CUESTION 26: Sobre Cristo mediador entre Dios y los hombres

Art. 1: ¿El ser mediador entre Dios y los hombres es propio y peculiar de Cristo?

Art. 2: Cristo en cuanto hombre, ¿es mediador entre Dios y los hombres?..

*La vida de Cristo (cuestiones 27 a 45)*

CUESTIÓN 27: **Sobre la santificación de la Santísima Virgen**

Art. 1: ¿Fue santificada la Virgen María antes de su nacimiento del seno materno?

 Art 2: La Virgen María ¿fue santificada antes de su animación?

 Art 3: ¿Estuvo la Virgen María limpia de la infección del «fomes»?

 Art 4 Por la santificación en el seno materno ¿fue preservada la Santísima Virgen de todo pecado actual.

 Art 5 ¿Alcanzo la Santísima Virgen la plenitud de gracia por su santificación en el seno materno

 Art 6 La santificación en el seno materno después de Cristo ¿fue algo exclusivo de la Santísima Virgen?

CUESTIÓN **28: Sobre la virginidad de la Madre de Dios**

Art. 1: LaMadre de Dios, ¿fue virgen al concebir a Cristo?

 Art. 2: La Madre de Cristo, ¿fue virgen en el parto?

 Art. 3: ¿Permaneció virgen la Madre de Cristo después del parto?

 Art. 4: ¿Hizo voto de virginidad la Madre de Dios?

CUESTIÓN 29: **Sobre los desposorios de la Madre de Dios**

Art. 1: ¿Debió nacer Cristo de una virgen desposada?

Art. 2: ¿Hubo verdadero matrimonio entre María y José?

Cuestión 30: **Sobre la Anunciación** **de la Santísima Virgen**

Art. 1: ¿Fue necesario anunciar a la Santísima Virgen lo que iba a realizarse en ella?

 Art. 2: ¿La Anunciación a la Sacratísima Virgen debió ser hecha por medio de un ángel?

 Art. 3: El ángel de la Anunciación, ¿debió aparecerse a la Virgen en forma corpórea?

 Art 4. ¿Fue perfecta la Anunciación en cuanto al orden conveniente?

CUESTION **31 Sobre la materia de la que fue concebido el cuerpo del Salvador**

 Art 1 ¿L a carne de Cristo fue tomada de Adán?

 Art 2 ¿Tomo Cristo carne de la estirpe de David?

 Art 3. ¿Esta correctamente trazada por los evangelistas la genealogía de Cristo?

 Art. 4: ¿La materia del cuerpo de Cristo debió tomarse de una mujer?

 Art. 5: ¿La carne de Cristo fue concebida de la purísima sangre de la Virgen?

 Art. 6: ¿Existió el cuerpo de Cristo en forma determinada en Adán y en los otros patriarcas?

Art. 7: ¿Estuvo la carne de Cristo inficionada por el pecado en los antiguos patriarcas?

Art. 8:¿Pagó Cristo los diezmos en la potencia generativa de Abrahán?

CUESTIÓN 32: **Sobre el principio activo de la concepción de Cristo**

Art. 1: ¿Debe atribuirse al Espíritu Santo la obra de la concepción de Cristo?

Art. 2: ¿Cristo debe llamarse concebido del Espíritu Santo?

Art. 3: ¿Debe llamarse al Espíritu Santo padre de Cristo según la humanidad?

Art. 4: ¿Hizo algo la Santísima Virgen en calidad de principio activo en la concepción del cuerpo de Cristo?

CUESTIÓN 33: Sobre **el modo y orden de la concepción de Cristo**

Art. 1: ¿Fue formado el cuerpo de Cristo en el primer instante de su concepción?

 Art. 2: ¿Fue animado el cuerpo de Cristo en el primer instante de su concepción?

 Art. 3: La carne de Cristo, ¿fue primero concebida y luego asumida?.......

 Art. 4: ¿La concepción de Cristo fue natural?

CUESTIÓN 34: **Sobre la perfección de la prole**

Art. 1: ¿Fue santificado Cristo en el primer instante de su concepción?

Art. 2: ¿Cristo en cuanto hombre tuvo el uso del libre albedrio en el primer instante de su concepción?

Art. 3: ¿Pudo Cristo merecer en el primer instante de su concepción?

Art. 4: ¿Fue Cristo comprehensor perfecto en el primer instante de su concepción?

CUESTIÓN 35: **Sobre el nacimiento de Cristo**

Art. 1: ¿El nacimiento conviene más a la naturaleza que a la persona?

 Art. 2: ¿Hay que atribuir a Cristo un nacimiento temporal?:

 Art. 3: ¿Puede llamarse la Santísima Virgen madre de Cristo según el nacimiento temporal de éste?

 Art. 4: ¿La Santísima Virgen debe ser llamada Madre de Dios?

 Art. 5: ¿Hay en Cristo dos filiaciones?

 Art. 6: ¿Nació Cristo sin dolor por parte de la madre?

 Art. 7: ¿Debió nacer Cristo en Belén?

 Art. 8: ¿Nació Cristo en el tiempo oportuno?

CUESTIÓN 36: **Sobre la manifestación del nacimiento de Cristo**

Art. 1: ¿El nacimiento de Cristo debió ser manifestado a todos?

Art. 2: ¿El nacimiento de Cristo debió ser manifestado a algunos?

. Art: 3: ¿Estuvieron bien escogidos aquellos a los que fue manifestado el nacimiento de Cristo?

Art. 4: ¿Debió revelar su nacimiento el propio Cristo?

Art. 5: ¿El nacimiento de Cristo debió ser manifestado por los ángeles y por medio de la estrella?

Art. 6: ¿El nacimiento de Cristo fue manifestado en el orden debido?

Art. 7: ¿La estrella que se apareció a los Magos fue uno de los astros del cielo?

Art. 8: ¿Vinieron convenientemente los Magos a adorar y venerar a Cristo? :

CUESTIÓN 37: **Sobre la circuncisión de Cristo y otras observancias legales**

 **cumplidas con Cristo niño**

 Art. 1: ¿Cristo debió ser circuncidado?

 Art. 2: ¿Fue adecuado el nombre que impusieron a Cristo?

 Art. 3: ¿Fue conveniente la oblación de Cristo en el Templo?

 Art. 4: ¿Fue conveniente que la Madre de Dios acudiese al Templo para purificarse?

CUESTIÓN 38: **Sobre el bautismo de Juan**

Art. 1: ¿Fue conveniente que Juan bautizara?

Art. 2: ¿El bautismo de Juan venia de Dios?.

Art. 3: ¿Se confería la gracia en el bautismo de Juan?

Art. 4: ¿Solamente Cristo debió ser bautizado con el bautismo de Juan?

Art. 5: ¿Debió cesar el bautismo de Juan después de que Cristo fue bautizado?

Art. 6: ¿Los bautizados con el bautismo de Juan debían de ser bautizados con el bautismo de Cristo?

CUESTIÓN 39: **Sobre el bautizo de Cristo**

Art. 1: ¿Convino que Cristo fuera bautizado?

 Art. 2: ¿Convino que Cristo fuese bautizado con el bautismo de Juan?.....

 Art. 3: ¿Fue Cristo bautizado en la edad conveniente?

 Art. 4: ¿Debió ser bautizado Cristo en el Jordán?..

 Art. 5: ¿Debieron abrirse los cielos una vez que Cristo fue bautizado?

 Art. 6: ¿Es acertado decir que el Espíritu Santo, en forma de paloma, descendió sobre Cristo bautizado?

 Art. 7: ¿La paloma en que se apareció el Espíritu Santo fue verdadero animal?

 Art. 8: ¿Fue oportuno que, una vez bautizado Cristo, se dejase oír la voz del Padre dando testimonio en favor de su Hijo?

CUESTIÓN 40**: Sobre el género de vida de Cristo**

Art . 1: ¿Debió Cristo vivir entre los hombres, o llevar vida solitaria?

 Art. 2: ¿Debió Cristo llevar una vida austera en este mundo?

Art. 3: ¿Debió Cristo llevar una vida pobre en este mundo?

Art. 4:¿Vivió Cristo conforme a la Ley?

CUESTIÓN 41: **Sobre la tentación de Cristo**

Art. 1: ¿Convino que Cristo fuese tentado?

 Art. 2: ¿Cristo debió ser tentado en el desierto?

 Art. 3: ¿La tentación de Cristo debió producirse después del ayuno?

 Art. 4: ¿Fueron convenientes el modo y el orden de la tentación?

CUESTIÓN 42: **Sobre la enseñanzas de Cristo**

Art. 1: ¿Cristo debió predicar sólo a los judíos, o también a los gentiles?

 Art. 2: ¿Debió Cristo predicar a los judíos sin escandalizarlos?

 Art. 3: ¿Cristo debió enseñar públicamente toda su doctrina?...

 Art. 4: ¿Debió Cristo exponer su doctrina por escrito?

CUESTIÓN 43: **Sobre los milagros realizados** **por Cristo en general**

Art. 1: ¿Debió Cristo hacer milagros?

Art. 2: ¿Hizo Cristo los milagros con poder divino?

Art. 3: ¿Comenzó Cristo a hacer milagros en las bodas, cambiando el agua en vino?

Art. 4: ¿Los milagros hechos por Cristo fueron suficientes para mostrar su divinidad?

CUESTIÓN 44: **Sobre las clases** **de milagros en particular**

Art. 1: ¿Fueron convenientes los milagros que Cristo realizó sobre las substancias espirituales?

 Art. 2: ¿Los milagros sobre los cuerpos celestes fueron hechos oportunamente por Cristo?

 Art. 3: ¿Procedió Cristo oportunamente cuando hizo milagros sobre los hombres?

 Art. 4: ¿Fue conveniente que Cristo hiciese milagros sobre las criaturas irracionales?

CUESTIÓN 45: **Sobre la transfiguración de Cristo**

Art. 1: ¿Fue conveniente que Cristo se transfigurase?

Art. 2: ¿Aquella claridad fue la claridad de la gloria?..

Art. 3: ¿Fue conveniente hacer comparecer testigos de la transfiguración? : : :

Art. 4: ¿Fue oportuno el que se añadiese el testimonio de la voz del Padre, diciendo: *«Este es mi Hijo amado»?*

*Muerte y exaltación de Cristo (cuestiones 46-59)*

CUESTIÓN 46: **Sobre la pasión de Cristo**

 Art. 1: ¿Fue necesario que Cristo padeciese por la liberación del género humano?

 Art. 2: ¿Fue posible un modo de liberación de la naturaleza humana distinto del obtenido por la pasión de Cristo?:

 Art. 3: ¿Hubo otro medio más oportuno para liberar al hombre que la pasiónde Cristo?

 Art. 4: ¿Debió Cristo padecer en la cruz?

 Art. 5: ¿Sufrió Cristo todos los tormentos?

 Art. 6: ¿El dolor de la pasión de Cristo fue el mayor de todos los dolores? :

 Art. 7: ¿Padeció Cristo en toda su alma?

 Art. 8: ¿El alma de Cristo en el momento de su pasión disfrutaba toda ella del gozo beatifico?

 Art. 9: ¿Padeció Cristo en el tiempo oportuno?

 Art. 10: ¿Padeció Cristo en el lugar apropiado?

 Art. 11: ¿Fue conveniente que Cristo fuera crucificado con los ladrones?

 Art. 12: ¿Debe atribuirse a la Divinidad la pasión de Cristo?

CUESTIÓN 47: **Sobre la causa eficiente** **de la pasión de Cristo**

Art. 1: ¿Cristo fue muerto por otros o por sí mismo?

Art. 2: ¿Murió Cristo por obediencia?

Art. 3: ¿Cristo fue entregado por Dios Padre a la pasión?

Art. 4: ¿Fue conveniente que Cristo padeciera por parte de los gentiles?

Art. 5: ¿Conocieron a Cristo sus perseguidores?

Art. 6: ¿Fue gravísimo el pecado de los que crucificaron a Cristo?.........

CUESTIÓN 48: **Sobre el** **modo en que actúas la pasión de Cristo**

Art. 1: ¿La pasión de Cristo causó nuestra salvación bajo la modalidad de mérito?

Art. 2: ¿La pasión de Cristo fue causa de nuestra salvación a modo de satis­facción?

Art. 3: ¿Obró la pasión de Cristo a modo de sacrificio?

Art. 4: ¿Realizó la pasión de Cristo nuestra salvación a modo de redención?

Art. 5: ¿El ser redentor es propio de Cristo?

Art. 6: ¿Realizó la pasión de Cristo nuestra salvación por vía de eficiencia? :

CUESTIÓN 49. **Sobre los** **efectos de la pasión de Cristo**

Art. 1: ¿Por la pasión de Cristo fuimos librados del pecado?

 Art. 2: ¿Por la pasión de Cristo fuimos librados del poder del demonio?....

 Art. 3: ¿Por la pasión de Cristo fueron librados los hombres de la pena del pecado?

 Art. 4: ¿Somos reconciliados con Dios mediante la pasión de Cristo?

 Art. 5: ¿Con su pasión nos abrió Cristo las puertas del cielo?

 Art. 6: ¿Con su pasión mereció Cristo ser exaltado?

Cuestión 50: **Sobre la muerte de Cristo**

Art. 1: ¿Fue conveniente que Cristo muriese?.

Art. 2: ¿En la muerte de Cristo se separó la divinidad de su cuerpo?

Art. 3: ¿En la muerte de Cristo se produjo la separación entre la divinidad y el alma?

 Art. 4: ¿Fue Cristo hombre durante los tres días de su muerte?

 Art. 5: ¿El cuerpo de Cristo vivo y muerto, fue numéricamente el mismo?

 Art. 6: ¿Contribuyó algo la muerte de Cristo para nuestra salvación?......

CUESTIÓN 51: **Sobre la sepultura de Cristo**

Art. 1: ¿Convino que Cristo fuese sepultado?

Art. 2: ¿Fue sepultado Cristo de modo conveniente?

Art. 3: ¿Se convirtió en ceniza el cuerpo de Cristo en el sepulcro?

Art. 4: ¿Estuvo Cristo en el sepulcro solamente un día y dos noches?

CUESTIÓN 52 **Sobre** **el descenso de** Cristo **a los infiernos**

Art 1 Fue conveniente que Cristo bajase a los infiernos?

 Art 2 Cristo descendió también al infierno de los condenados?

 Art 3 Cristo estuvo todo el en el infierno?

 Art 4 Se detuvo Cristo algún espacio de tiempo en el infierno?

 Art 5 Cristo bajando a los infiernos libro de allí a los santos Padres?

 Art 6 ¿Libró Cristo del infierno algunos condenados?

 Art 7 ¿Los niños que habían muerto con el pecado original fueron liberados

 por el descenso de Cristo?

 Art 8 Con su descenso a los infiernos libro Cristo a las almas del purgatorio?

CUESTIÓN 53 **Sobre las resurrección de Cristo**

Art 1 ¿Fue necesario que Cristo resucitase?

Art 2 ¿Fue conveniente que Cristo resucitase al tercer día?

Art 3 ¿Fue Cristo el primero en resucitar?

Art. 4: ¿Fue Cristo la causa de su resurrección?

CUESTIÓN 54: **Sobre las** **cualidades de Cristo resucitado**

Art: 1: ¿Cristo tuvo verdadero cuerpo después de la resurrección?

 Art. 2: ¿Resucitó glorioso el cuerpo de Cristo?

 Art. 3: ¿El cuerpo de Cristo resucitó integro?

 Art. 4: ¿El cuerpo de Cristo debió resucitar eón las cicatrices?..........

CUESTIÓN 55: **Sobre las manifestaciones de la resurrección**

 Art 1 ¿La resurrección de Cristo debió ser manifestada a todos?

 Art 2 ¿Hubiera sido conveniente que los discípulos vieran a Cristo resucitar?

 Art 3 ¿Cristo después de la resurrección debió vivir continuamente eón sus discípulos?

 Art 4 ¿Debió aparecerse Cristo a sus discípulos eón otra figura?

 Art 5 ¿Cristo debió poner de manifestó la verdad de su resurrección con argumentos

 Art. 6: ¿Los argumentos alegados por Cristo fueron suficientes para probar la verdad de su resurrección?

CUESTIÓN 56: **Sobre la causalidad de la resurrección de Cristo**

Art: 1: ¿La resurrección de Cristo es causa de la resurrección de los cuerpos?

Art: 2: ¿La resurrección de Cristo es causa de la resurrección de las almas?

CUESTIÓN 57: **Sobre la ascensión de Cristo**

Art. 1: ¿Fue conveniente que Cristo ascendiese a los cielos?

Art. 2: ¿La ascensión al cielo le conviene a Cristo por razón de su naturaleza divina?

Art. 3: ¿Ascendió Cristo por su propio poder?

Art. 4: ¿Ascendió Cristo por encima de todos los cielos?.

Art. 5: ¿Subió el cuerpo de Cristo por encima de toda criatura espiritual?

Art. 6: ¿La ascensión de Cristo es causa de nuestra salvación?

CUESTIÓN 58: **Sobre la exaltación de Cristo a la derecha del Padre**

Art. 1: ¿Le conviene a Cristo sentarse a la diestra del Padre?

 Art. 2: ¿El estar sentado a la derecha de Dios Padre le conviene a Cristo en cuanto Dios?

 Art. 3: ¿Estar sentado a la derecha del Padre le conviene a Cristo en cuanto hombre?

 Art : 4: ¿Estar sentado a la derecha del Padre es propio de Cristo?

CUESTIÓN 59: **Sobre** **el poder judicial de Cristo**

Art. 1: ¿El poder judicial debe atribuirse especialmente a Cristo?

Art. 2: ¿El poder judicial le conviene a Cristo en cuanto hombre?

Art. 3: ¿Alcanzó Cristo por sus méritos el poder judicial?

Art. 4: ¿Pertenece a Cristo el poder judicial respecto de todas las cosas huma­nas?

Art. 5: ¿Después del juicio que se realiza en este mundo, habrá todavía otro juicio universal?

Art. 6: ¿El poder judicial se extiende a los ángeles?

*TRATADO DE LOS SACRAMENTOS*

CUESTIÓN 60: **¿Qué es un sacramento?**

Art. 1: ¿Pertenece el sacramento a la categoría de los signos?

Art. 2: ¿Es sacramento todo lo que es signo de una realidad sagrada?.....

Art. 3: ¿Es cl sacramento signo de una sola realidad o de varias?

Art. 4: ¿Es siempre el sacramento una cosa sensible?

Art. 5: ¿Requieren los sacramentos cosas determinadas?

Art. 6: ¿Se requieren las palabras en la significación de los sacramentos?....

Art. 7: ¿Requieren los sacramentos palabras determinadas?..............

Art. 8: ¿Se puede añadir algo a las palabras de la forma sacramental?.......

CUESTIÓN 61: Necesidad de los sacramentos

Art. 1: ¿Son necesarios los sacramentos para la salvación del hombre?

Art. 2: ¿Tuvo el hombre necesidad de sacramentos antes del pecado?

Art. 3: ¿Hubo necesidad de sacramentos después del pecado y antes de Jesu­cristo?

Art. 4: ¿Fueron necesarios los sacramentos después de Cristo?..........

CUESTIÓN 62: **El efecto principal de los sacramentos, que es las gracias**

Art. 1**:** ¿Causan la gracia los sacramentos?

 Art. 2: ¿Añade la gracia sacramental algo a la gracia de las virtudes y los dones?

 Art. 3: ¿Contienen la gracia los sacramentos de la nueva ley?

 Art. 4: ¿Hay en los sacramentos una virtud causativa de la gracia?

 Art. 5: ¿Reciben su virtud los sacramentos de la nueva ley de la pasión de Cristo?

 Art. 6: ¿Causaban la gracia los sacramentos de la ley antigua?

CUESTIÓN 63: **El segundo efecto** **de los sacramentos, que es el carácter .**

Art. 1: ¿Imprimen los sacramentos carácter en el alma?

 Art. 2: ¿Es el carácter una potestad espiritual?

 Art. 3: ¿Es el carácter sacramental el carácter de Cristo?

 Art. 4: ¿Reside el carácter en las potencias del alma como en su sujeto?

 Art. 5: ¿Es indeleble el carácter impreso en el alma?

 Art. 6: ¿Imprimen carácter todos los sacramentos de la nueva ley?

CUESTIÓN 64: **Las causas de los sacramentos**

 Art. 1: ¿Es solamente Dios quien produce el efecto interior de los sacramentos

 o también lo produce el ministro?

 Art. 2: ¿Son los sacramentos sólo una institución divina?

 Art. 3: ¿Tuvo Cristo en cuanto hombre potestad de producir el efecto interior del sacramento?

 Art. 4: ¿Pudo Cristo comunicar a sus ministros la misma potestad que él tuvo sobre los sacramentos?

 Art. 5: ¿Pueden conferir los sacramentos los malos ministros?

 Art. 6: ¿Pecan los malos ministros administrando los sacramentos?

 Art. 7: ¿Pueden los ángeles administrar los sacramentos?

 Art. 8: ¿Se requiere la intención del ministro en la confección del sacramento?

 Art. 9: ¿Se requiere la fe del ministro para realizar el sacramento?

 Art. 10: ¿Se requiere la recta intención del ministro para la realización del sacramento?

CUESTIÓN 65: **Sobre** **el número de los sacramentos**

Art. 1: ¿Han de ser siete los sacramentos?

Art : 2: ¿Es correcto el orden de los sacramentos que acabamos de exponer?

Art. 3: ¿Es la Eucaristía el sacramento más importante?

Art : 4: ¿Son todos los sacramentos necesarios para la salvación?

CUESTIÓN 66: **El sacramento del bautismo**

Art. 1: ¿Consiste el bautismo en la misma ablución?

 Art 2: ¿Fue instituido el bautismo después de la pasión?

 Art 3 ¿Es el agua la materia propia del bautismo?

 Art 4 ¿Se requiere para el bautismo que el agua este limpia?

 Art 5 ¿Es esta la forma adecuada del bautismo yo te bautizo en el nombre del

 Padre y del Hijo y del Espíritu Santo?

 Art 6 ¿Se puede bautizar en el nombre de Cristo?...................

 Art 7 ¿Es necesaria para el bautismo la inmersión en el agua?

 Art 8 ¿Es necesaria la trina inmersión en el bautismo?

 Art 9 ¿Se puede reiterar el bautismo

 Art : 10: ¿Es adecuado el rito utilizado por la Iglesia en el bautismo?.......

 Art. 11: ¿Es adecuada la distinción entre bautismo de agua, de sangre y de deseo?

 Art. 12: ¿Es el bautismo de sangre el más importante de los tres bautismos?

CUESTIÓN 67: **Los ministros por quienes se confiere el sacramento del bautismo**

Art. 1: ¿Corresponde bautizar al diácono?

Art. 2: ¿Es propio de los presbíteros bautizar o sólo de los obispos?

 Art 3. ¿Puede bautizar un laico?

 Art 4 ¿Puede bautizar una mujer?

 Art 5 ¿Puede bautizar un no bautizado?

 Art 6 ¿Pueden bautizar conjuntamente vanas personas?

 Art 7 ¿Es necesario en el bautismo que alguien saque de la fuente sagrada al bautizado?

 Art. 8. Quien saca a alguien de la fuente sagrada, ¿está obligado a su instrucción?

CUESTION 68 **Los que reciben el bautismo**

 Art 1 ¿Están obligados todos a recibir el bautismo?

 Art 2 ¿Puede salvarse alguien sin el bautismo?

 Art 3 ¿Debe diferirse el bautismo?...

 Art 4 ¿Han de ser bautizados los pecadores?

 Art 5 Se les ha de Imponer obras satisfactorias a los pecadores bautizados?

 Art 6 ¿Están obligados a confesar sus pecados los pecadores que se acercan al bautismo?

 Art. 7: ¿Se requiere, por parte del bautizado, la intención de recibir el sacramento del bautismo?

 Art 8 ¿Se requiere la fe por parte del bautizado?

 Art 9 ¿Han de ser bautizados los niños?

 Art 10 Los niños de los judíos o de los Infieles ¿han de ser bautizados contra la voluntad de sus padres?

 Art 11 Pueden ser bautizados los fetos en el seno materno?

 Art 12 Pueden ser bautizados los exaltados y dementes?

CUESTION 69 **Los efectos del bautismo**

 Art 1 ¿Borra el bautismo todos los pecados?

Art 2 ¿Libra el bautismo al hombre de pagar cualquier clase de pena?

Art 3 ¿Debe el bautismo suprimir las penalidades de la vida presente?

Art 4 ¿Confiere el bautismo al hombre la gracia y las virtudes?

 Art 5 Ciertos actos de las virtudes como son la incorporación de Cristo la iluminación y la fecundidad, ¿son atribuibles al bautismo como efectos de él?

Art. 6: ¿Reciben la gracia y las virtudes los niños en el bautismo?

Art. 7: ¿Tiene el bautismo como efecto la apertura de la puerta del reino de los cielos?

 Art. 8: ¿Produce el bautismo el mismo efecto en todos?

 Art. 9: ¿Impide la simulación el efecto del bautismo?

 Art. 10: ¿Produce su efecto el bautismo al desaparecer la simulación?

CUESTIÓN 70: **La circuncisión**

Art. 1: ¿Fue la circuncisión una preparación y figura del bautismo?

Art. 2: ¿Fue convenientemente instituido el rito de la circuncisión?

Art. 3: ¿Fue conveniente el rito de la circuncisión?

Art. 4: ¿Confería la circuncisión la gracia santificante?

CUESTIÓN 71: **Las catequesis y el exorcismo**

Art. 1: ¿Debe preceder al bautismo la instrucción catequética?

 Art. 2: ¿Debe el exorcismo preceder al bautismo?

 Art. 3: Los ritos del exorcismo, ¿producen algo o solamente significan?.....

 Art. 4: ¿Pertenecen al sacerdote la instrucción catequética y el exorcizar?....

CUESTIÓN 72: **El** **sacramento de las confirmación**

Art. 1: ¿Es sacramento la confirmación?

Art. 2: ¿Es el crisma materia adecuada de este sacramento?

Art. 3: ¿Es imprescindible para este sacramento la anterior consagración del crisma, que es su materia, por parte del obispo?................

Art. 4: Te signo con la señal de la cruz, ¿es la forma adecuada de este sacramento?

Art. 5: ¿Imprime carácter el sacramento de la confirmación?....

Art. 6: El carácter de la confirmación, ¿presupone necesariamente el carácter del bautismo?

Art. 7: ¿Confiere la gracia santificante el sacramento de la confirmación?

Art. 8: ¿Debe darse a todos este sacramento?

Art. 9: ¿Debe darse en la frente este sacramento?

Art. 10: ¿Debe ser sostenido por otro el confirmando?

Art. 11: ¿Solamente el obispo puede conferir este sacramento?

Art. 12: ¿Es adecuado el rito de este sacramento?

CUESTIÓN 73: **El** **sacramento de la eucaristía**

Art. 1: ¿Es sacramento la eucaristía?

Art. 2: La eucaristía ¿es un solo sacramento o único?

Art. 3: ¿Es indispensable este sacramento para la salvación?

Art. 4: ¿Es conveniente dar a este sacramento varios nombres?

Art. 5: ¿Fue oportuna la institución de este sacramento?

Art. 6: ¿Fue el cordero pascual la principal figura de este sacramento?

CUESTIÓN 74: **Las materias de este sacramento**

Art. 1: ¿Son el pan y el vino materia de este sacramento?

 Art. 2: La materia de este sacramento, ¿requiere una determinada cantidad de pan y vino?

 Art. 3: ¿Es el pan de trigo la materia de este sacramento?

 Art. 4: ¿Debe hacerse este sacramento con pan ácimo?

 Art. 5: ¿Es el vino de vid la materia propia de este sacramento?

 Art. 6: ¿Se le debe echar agua al vino?

 Art. 7: ¿Es indispensable la mezcla de agua en este sacramento?

 Art. 8: ¿Debe añadirse agua en gran cantidad?

CUESTIÓN 75: **La conversión del pan y del vino en el cuerpo y en la sangre de Cristo**

Art. 1: En este sacramento, ¿está el cuerpo de Cristo en verdad, sólo en figura o como signo?

Art. 2: La sustancia del pan y del vino, ¿permanece en este sacramento después de la consagración?

 Art. 3: La sustancia del pan después de la consagración, ¿es aniquilada o queda reducida a la materia primitiva?

 Art. 4: ¿Puede el pan convertirse en el cuerpo de Cristo?

 Art. 5: ¿Permanecen en este sacramento los accidentes de pan y vino?

 Art. 6: ¿Permanece en este sacramento la forma sustancial del pan después de la consagración?

 Art 7. Está conversión ¿es instantánea o se hace paulatinamente?

 Art 8: ¿Es verdadera la proposición «del pan se hace el cuerpo de Cristo»? :

CUESTION 76 **El modo de estar Cristo** **en este sacramento**

Art 1: ¿Está Cristo por entero en este sacramento

 Art 2: ¿Está Cristo contenido por entero bajo cada una de las especies?....

 Art 3 Esta Cristo por entero bajo cada parte de las especies de pan y de vino?

 Art 4 ¿Está en este sacramento toda la cantidad dimensiva del cuerpo de Cristo

Art 5. ¿Está el cuerpo de Cristo localmente en este sacramento?........

Art 6: ¿Puede moverse el cuerpo de Cristo en este sacramento?.........

Art 7 ¿Puede el cuerpo de Cristo en este sacramento ser visto con los ojos al menos glorificado?

Art 8 Cuando en este sacramento aparece milagrosamente carne o un niño ¿está en el verdaderamente el cuerpo de Cristo?

CUFSTION 77 **La permanencia de los accidentes en este sacramento**

Art 1: ¿Permanecen los accidentes en este sacramento

 Art 2 La cantidad dimensiva del pan y del vino, ¿es en este sacramento sujeto de los otros accidentes?

 Art 3 ¿Pueden las especies que permanecen en este sacramento ejercer alguna acción sobre algo externo

 Art 4. ¿Pueden corromperse las especies sacramentales

 Art 5. ¿Puede engendrarse algo de las especies sacramentales

 Art 6: ¿Pueden alimentar las especies sacramentales?

 Art 7: ¿Se fraccionan las especies sacramentales en este sacramento?

 Art 8: ¿Puede mezclarse con el vino consagrado algún otro líquido?

CUESTION 78 **La forma del sacramento de la eucaristía**

Art 1: ¿Es la forma de este sacramento: «Esto, es mi cuerpo» y «este es el cáliz de mi sangre»?

 Art 2: ¿Es la forma adecuada de la consagración del pan «esto, es mi cuerpo»?

 Art. 3: ¿Es la forma adecuada de la consagración del vino «este es el cáliz de mi sangre»?

 Art. 4: ¿Hay en las palabras de las formas un poder creado realizador de la consagración?

 Art. 5: ¿Son estas formas verdaderas?

 Art. 6: ¿Produce su efecto la forma de la consagración del pan antes que se termine la consagración del vino?

CUESTIÓN 79: **El efecto de este sacramento**

 Art 1 ¿Confiere este sacramento la gracia?

 Art 2: ¿Es efecto de este sacramento la consecución de la gloria?

 Art 3: ¿Es efecto de este sacramento la remisión del pecado mortal?

 Art 4: ¿Se perdonan los pecados veniales con este sacramento?

 Art 5. ¿Remite este sacramento toda la pena debida al pecado?

 Art 6: ¿Preserva al hombre este sacramento de los pecados futuros?

 Art 7: ¿Aprovecha este sacramento a alguien más de aquellos que lo toman?

 Art. 8: ¿Impide el pecado venial el efecto del sacramento?....

CUESTIÓN 80: **El uso o recepción de este sacramento**

Art. 1: ¿Deben distinguirse dos modos de recibir el cuerpo de Cristo, a saber, corporal o espiritualmente?

Art. 2: ¿Solamente el hombre puede recibir espiritualmente este sacramento, **o,** pueden recibirlo también los ángeles?

Art. 3: ¿Solamente el hombre justo puede recibir a Cristo, sacramentalmente? :

Art. 4: ¿Comete pecado, el pecador que recibe el cuerpo de Cristo, sacramental­mente?

Art. 5: Acercarse a este sacramento con conciencia de pecado, ¿es el más grave de todos los pecados?

Art. 6: ¿Debe el sacerdote negar la comunión al pecador que se la pide?....

Art. 7: ¿Impide recibir el cuerpo de Cristo la polución nocturna? .........

Art. 8: La comida y la bebida tomados anteriormente, ¿impiden la recepción de este sacramento?

Art. 9: ¿Deben recibir este sacramento los que no tienen uso de razón?

Art. 10: ¿Está permitido recibir diariamente este sacramento?

Art. 11: ¿Está permitido abstenerse por completo de la comunión?

Art. 12: ¿Es licito tomar el cuerpo de Cristo sin la sangre?

CUESTIÓN 81: **El uso que Cristo hizo de este sacramento en las institución : :**

Art. 1: ¿Asumió Cristo su cuerpo y su sangre?

Art. 2: ¿Dio Cristo su cuerpo a Judas?

Art. 3: ¿Asumió y dio a sus discípulos Cristo su cuerpo en estado impasible? :

Art. 4: Si este sacramento hubiese sido reservado o consagrado por un apóstol en los días en que Cristo estuvo muerto, ¿habría estado muerto Cristo en él?

CUESTIÓN 82: **El ministro de este sacramento**

Art. 1: ¿Es propio del sacerdote consagrar este sacramento?

 Art. 2: ¿Pueden varios sacerdotes consagrar la misma hostia?

 Art. 3: ¿Corresponde solamente al sacerdote la administración de este sacramento?

 Art. 4: ¿Está obligado el sacerdote que consagra a asumir este sacramento? : :

 Art. 5: ¿Puede consagrar la eucaristía un mal sacerdote?

 Art. 6: ¿Vale menos la misa de un mal sacerdote que la de uno bueno?

 Art. 7: ¿Pueden consagrar los herejes los cismáticos y los excomulgados? :

 Art. 8: ¿Puede un sacerdote degradado consagrar este sacramento?.......

 Art. 9: ¿Es lícito recibir la comunión de sacerdotes herejes, excomulgados o pecadores, y oír su misa?

 Art. 10: ¿Está permitido al sacerdote abstenerse por completo de la celebración de la eucaristía?

CUESTIÓN 83: **El rito de este sacramento**

Art. 1: ¿Se inmola Cristo en la celebración de este sacramento?

Art. 2: ¿Está debidamente determinado el tiempo de la celebración de este misterio,?

Art. 3: ¿Ha de celebrarse este sacramento en un edificio y con vasos sagrados?

Art. 4: ¿Están debidamente establecidas las palabras que acompañan a este sacramento?

 Art. 5: ¿Son oportunas las ceremonias que se hacen en la celebración de este sacramento?

 Art. 6: ¿Puede ponerse remedio a los defectos que ocurren en la celebración de este sacramento observando las leyes de la Iglesia?

CUESTIÓN 84: **El sacramento de las penitencias**

Art. 1: ¿Es sacramento la penitencia?

 Art. 2: ¿Son los pecados la materia propia de este sacramento?

 Art. 3: ¿Son las palabras «yo te absuelvo» la forma de este sacramento?

 Art. 4: ¿Se requiere en este sacramento la imposición de manos por parte del sacerdote?

 Art. 5: ¿Es indispensable este sacramento para la salvación?

 Art. 6: ¿Es la penitencia la segunda tabla de salvación después del naufragio? :

¿Puede reiterarse el sacramento de la penitencia?

CUESTIÓN 85: **Las penitencias consideradas como virtud**

Art. 1: ¿Es la penitencia una virtud?

Art. 2: ¿Es la penitencia una virtud especial?

Art. 3: ¿Es la virtud de las penitencias una especie de justicia?

Art. 4: ¿Es la voluntad sujeto propio de las penitencia?

Art. 5: ¿Tiene las penitencias su origen en el temor?

Art. 6: ¿Es las penitencias la primera entre las virtudes?

CUESTIÓN 86: El efecto **de las penitencias en cuanto a la remisión de los pecados mortales**

Art. 1: ¿Se borran todos los pecados con la penitencia?

 Art. 2: ¿Puede ser perdonado el pecado sin las penitencia?

 Art 3. ¿Pueden quedar horrados por la penitencias unos pecados y otros no?

 Art. 4: ¿Permanece el débito de las pena después de perdonada la culpas?

 Art. 5: ¿Desaparecen todas las secuelas del pecado después de perdonadas la culpas mortal?

 Art. 6: ¿Es las remisión de las culpa efecto de las penitencias en cuanto virtud?

CUESTIÓN 87: **Las remisión de los pecados veniales**

Art 1: ¿Puede ser perdonado el pecado venial sin penitencia?

 Art 2 ¿Se requiere paras las remisión de los pecados veniales las infusión de la gracias?

 Art 3 ¿Se perdonan los pecados veniales con las aspersión del aguas benditas las bendición episcopal y cosas parecidas

 Art 4. ¿Puede ser perdonado el pecado venial sin el mortal?

CUESTION 88: **El retorno de los pecados después de haber sido perdonados por las penitencias**

Art. 1: ¿Vuelven los pecados ya perdonados con el pecado posterior?

Art. 2: ¿Retornan los pecados perdonados por la ingratitud manifestada especialmente en cuatro géneros de pecados?

Art. 3: ¿Por la ingratitud del pecado posterior se contraen tantosdébitos cuantos correspondían a los pecados ya perdonados?

Art. 4: ¿Es un pecado especial la ingratitud por la que el siguiente pecado hace volver de nuevo los pecados ya perdonados?

CUESTION 89 **Las recuperación de las virtudes por las penitencias**

Art 1: ¿Quedan recuperadas las virtudes por las penitencia?

 Art 2 ¿Resurge el hombre después de la penitencias con el mismo grado de virtud?

 Art 3 Restituye la penitencia al hombre en su precedente dignidad?

 Art 4 ¿Pueden quedar amortiguadas las obras de las virtudes, hechas con caridad

 Art 5 ¿Reviven por la penitencia las obras que fueron amortiguadas por el pecado posterior?

 Art 6 Son vivificadas por las penitencia ulterior también las obras muertas?

CUESTION 90 Las partes **de las penitencias en general**

Art 1:¿Deben atribuirse partes a las penitencia

Art 2:¿Está justificada las distinción de tres partes en la penitencias. Contrición, confesión y satisfacción?

Art. 3: ¿Son los tres actos predichos partes integrales de la penitencias?

Art. 4: ¿Es acertada la división de la penitencia en penitencia anterior al bautismo, penitencia de los pecados mortales, y penitencia de los pecados veniales?

*S U P L E M E N TO*

CUESTIÓN I.-**De la contrición**

*Art.* I.-Si la contrición es «dolor» que nos imponemos por los pe­cados, con propósito de confesarlos y satisfacer por ellos.

*Art* 2-Si la contrición es acto de virtud

*Art.* 3.-Si la atrición puede convertirse en contrición

CUESTIÓN 2.-**Del objeto de la contrición**

*Art. I.-Si* el hombre debe tener contrición no sólo de la culpa. sino también de las penas

*Art. 2.-Si*debe tener contrición del pecado original

*Art.* 3.-Si debemos tener contrición de todo pecado actual cometido por nosotros

*Art.* 4.-Si también los pecados futuros son objeto de contrición.

*Art.* 5.-Si el hombre debe tener contrición del pecado ajeno.

*Art.* 6.-Si la contrición debe recaer sobre cada uno de los pecados mortales

CUESTIÓN 3.-**De la intensidad de la contrición**

*Art.* ***I.-Si*** la contrición es el mayor dolor que puede haber en la naturaleza

*Art.* 2.-Si el dolor de contrición puede ser excesivo

*Art.* 3.-Si el dolor de un pecado deber ser mayor que el de otro.

CUESTIÓN 4.-**Sobre el tiempo de la contrición**

*Art.* ***I.-Si*** toda esta vida es tiempo de contrición

*Art.* ***2.-Si*** es conveniente dolerse continuamente del pecado

*Art.* 3.-Si después de esta vida tienen también las almas con­trición de sus pecados

CUESTIÓN 5.-**Sobre el efecto de la .contrición**

*Art.* i.-Si la remisión de los pecados es efecto de la contrición.

*Art.* 2.-Sila contrición puede borrar totalmente el reato de pena.

*Art.* 3.-Si una contrición pequeña basta para borrar grandes pecados

CUESTIÓN 6.-**De la necesidad de la confesión**

*Art. I.-Si* la confesión es necesaria para salvarse

*Art. 2.-Si*la confesión es de derecho natural

*Art.* 3.-Si todos están obligados a confesarse

*Art.* 4.-Si puede alguno confesar lícitamente pecados que no tiene

*Art.* S.-Si hay obligación de confesar al instante

*Art.* 6.-Si puede alguien ser dispensado de confesarse a otro hombre

CUESTIÓN 7 -**De la esencia de la confesión**

*4rt* I.-SiSan Agustín define bien la confesión

Art***.*** 2 -Si la confesión es acto de virtud

Art 3. -Si la confesión es acto de la virtud de la penitencia

CUESTIÓN 8 **Ministro de la confesión**

*Art. 1* Si es necesario confesarse con un sacerdote

*Art 2-Si*en algún caso es lícito confesarse con quienes no sean sacerdotes

*Art 3* –Si fuera del caso de necesidad, puede uno que no sea sacerdote oír la confesión de pecados veniales

*Art* 4.-Si es necesario confesarse con su propio párroco

*Art* 5.-Si uno puede confesarse con otro que no sea su párroco por privilegio o mandato del superior

*Art* 6-Si puede cualquier sacerdote absolver a un penitente en trance de muerte

*4rt 7.* Si la pena temporal, que permanece aun después de la penitencia, debe medirse conforme la la gravedad dela culpa

CUESTIÓN 9. **De las cualidades de la confesión**

*Art I* Si la confesión puede ser informe

*Art 2-Si* es necesario que la confesión sea íntegra

*Art* 3.-Si puede uno confesarse mediante otro o por escrito

*Art 4-Si* para la confesión se exigen las dieciséis condiciones que senalan los maestros

CUESTIÓN 10. **Del efecto de la confesión**

*Art. i* -Si la confesión libra de la muerte del pecado

*Art.* 2-Sila confesión libra en alguna forma, de la pena

*Art* 3 Si la confesión abre el paraíso

*Art* 4 Si es efecto de la confesión la esperanza de salvarse.

Art*Si* la confesión general basta para borrar los pecados mortales olvidados

CUESTIÓN 1 -**Del secreto de la confesión**

*Art* ***I*** Si el sacerdote está siempre obligado a ocultar los pe cados que conoce bajo secreto de confesión

Ar t **2** Si al sigilo sacramental se extiende a otras cosas fuera de las que son el objeto de la confesión

A*rt* 3. -Si sólo el sacerdote esta obligado al sigilo de la con­fesión

*Art* 4. -Sm con licencia del penitente, puede el sacerdote manifestar los pecados que conoce bajó sigilo de confesión

*Art*  5-Si se puede revelar lo sabido por confesión cuando se conoce también de otro modo

CUESTIÓN 12.-**De la satisfacción**

*Art.* I.-Si la satisfacción es virtud o acto de virtud

*Art.. 2.-Si* la satisfacción es acto de justicia

*Art.* 3.-Sies exacta la definición de satisfacción que traen las «Sentencias»

Cuestión I3.**Sobre la posibilidad de la satisfacción**

*Art*. I.-Siel hombre puede satisfacer a Dios

*Art.* 2.-Siuno puede satisfacer por otro

CUESTIÓN 14.-**De las cualidades de la satisfacción**

*Art. i.-Si* el hombre puede satisfacer por un pecado separada-mente

*Art*. 2.-Si,no teniendo caridad, se puede satisfacer por los pecados ya perdonados

*Art.* 3.-Si,recuperada la caridad, ¿adquiere valor la satisfacción precedente?

*Art.* 4.-Silas obras hechas sin caridad son meritorias

*Art****.* 5.-**Silas obras susodichas sirven para mitigar las penas del infierno

CUESTIÓN 15.-**De las obras satisfactorias**

*Art.* 1.-Si las obras satisfactorias deben ser penales

*Art. 2.-Si*pueden ser satisfactorias las penas con que Dios nos castiga en esta vida

*Art.* 3.-Si están bien enumeradas las obras satisfactorias cuando se dice que son estas tres : limosna, ayuno y oración

CUESTIÓN 16.-**Del sujeto de este sacramento**

*Art.* 1.-Si en los inocentes puede darse la penitencia

*Art.* 2.-Si en los santos del cielo puede darse la penitencia

*Art.* **3.-Si** también en los ángeles, sean buenos o malos, puede darse la penitencia

CUESTIÓN 17.-**De las llaves de la Iglesia**

*Art.* I..-Si en la Iglesia debe haber llaves

*Art.* 2.-Silas llaves son la potestad de atar y desatar

*Art.* 3.-Si son dos las llaves o una sola

Cuestión 18.-**Del efecto de las llaves**

*Art.* i.-Si el poder de las llaves se extiende al poder de la culpa

*Art. 2.-Si*el sacerdote puede perdonar el pecado en cuanto a la pena

*Art.* 3-Si el sacerdote puede atar por el poder de las llaves

*AÉ* 1-Si el sacerdote puede atar y desatar según su propia voluntad

CUESTIÓN 19-**De los ministros del poder de las llaves y el usó de las mismas**

*Art* i -Si los sacerdotes del Antiguo Testamento tenían el poder de las llaves

Art. *2.-Si*Cristo tuvo el poder de las llaves

Art. 3-Si solamente los sacerdotes tienen el poder de las llaves

*Art.* 4-Si también los santos no sacerdotes tienen el uso de las llaves

Art. 6.-Si los cismáticos, herejes, excomulgados, suspensos y degradados tienen el usó de las llaves

CUESTIÓN ***20* De aquellos sobre quienes se puede ejercer el poder de las llaves**

*Art.* ***I*** -Si el sacerdote puede ejercer su poder de las llaves sobre cualquier hombre

*Art* -Si el sacerdote puede absolver siempre a sus súbditos

*Art.* 3-Si se puede ejercer el poder de las llaves sobre el superior

*APENDICES AL TRATADO DE LA PENITENCIA*

1. DE LA EXCOMUNIÓN

CUESTIÓN 21 **De la excomunión**

*Art* i -Si puede definirse la excomunión como «la separación de la comunión de la Iglesia en cuanto a los frutos y a los sufragios generales»

 *Art.* ,-Si la iglesia debe excomulgar a alguno

 *Art. 2.-Si* alguno debe ser excomulgado por haber hecho algún daño temporal

*Art.* 4.-Sila excomunión injusta surte algún efecto

CUESTIÓN 22.-**Quiénes pueden excomulgar y quiénes ser excomulgados**

*Art.* ***I****.-Si*puede excomulgar cualquier sacerdote

*Art.* 2.-Si los que lío son sacerdotes pueden excomulgar

*Art.* 3.-Siel que está excomulgado o suspenso puede, a su vez, excomulgar

Art 4.-Si puede uno excomulgarse a sí mismo, a uno igual o a un superior

*Art.* 5.-Si puede pronunciarse sentencia de excomunión contra una comunidad

*Art.* 6.-Si aquel que ha sido una vez excomulgado puede volver a serlo de nuevo

CUESTIÓN 23.-**Del trato con los excomulgados**

*Art*. I.-Sies lícito tratar con el excomulgado en los asuntos puramente espirituales

*Art.* 2.-Siel que trata con el excomulgado queda él también excomulgado

*Art.* 3.-Si constituye siempre pecado mortal tratar con los excomulgados en los casos no permitidos

CUESTIÓN 24.-**Absolución de la excomunión**

*Art. I*.-Sicualquier sacerdote puede absolver de la excomunión a un súbdito suyo

*Art.* 2.-***Si*** alguien puede ser absuelto contra su voluntad

*Art. 3.-Si* uno puede ser absuelto de una excomunión sin serlo al mismo tiempo de todas

II. DE laS INDULGENCIAS

**C** UESTIÓN25.-**De las indulgencias**

*Art. I.-Si*por medio de las indulgencias puede perdonarse algo de la pena satisfactoria

*Art. 2.-Si* las indulgencias valen tanto como en ellas se deter­mina

*Art.* **3.-Si** han de concederse algunas indulgencias por prestar ayuda temporal

CUESTIÓN 26.-**De los que pueden conceder indulgencias**

*Art. I. Si*cualquier párroco puede conceder indulgencias

*Art. 2.-Si*un diácono u otro que no sea sacerdote puede conceder indulgencias

*Art****.*** 3.-Siel obispo puede conceder indulgencias

*Art.* 4.-Si puede conceder indulgencias uno que está en peca­do mortal

Cuestión 27-**De las personas a quienes benefician las indulgencias**

*Art*. I.-Silos que están en pecado mortal pueden lucrar indulgencias

*Art. 2-Si*los religiosos pueden ganar las indulgencias

*Art* 3-Si alguna vez pueden concederse indulgencias lucrables incluso por los que no cumplen las condiciones señaladas en ellas

*Art* 4-St las indulgencias aprovechan al que las concede

*III DE* la PENITENCIA PÚBLICA SOLEMNE

CUESTIÓN 28 -**De la penitencia publica solemne**

*Art.* I.-Si se ha de publicar o solemnizar alguna penitencia.

*Art. 2.-Si*la penitencia solemne puede reiterarse

*Art.* 3.-Si está convenientemente fijado el rito de la penitencia solemne

*TRATADO DE LA EXTREMA UNCION*

CUESTIÓN 29.-**Del sacramento de la extremaunción**

*Art.* **I**.-Sila extremaunción es sacramento

*Art.* 2.-Si la extremaunción es un sacramento sólo

*Art.* 3.-Si la extremaunción fue instituida por Cristo

*Art.* 4.-Si la materia conveniente de este sacramento es el acei­te de olivas

*Art.* 5.-Si es preciso que el óleo esté consagrado

*Art.* 6.-Si es necesario que la materia de este sacramento sea consagrada por *el* obispo

*Art.* 7.-Si este sacramento tiene alguna forma

*Art.* 8.Si la forma de este sacramento debe proferirse> no por medio de una oración deprecativa, sino indicativa

*Art.* 9.-Si la oración mencionada es la forma conveniente de este sacramento

La Extremaunción

CUESTIÓN 30.-**Del efecto del sacramento de la extremaunción**

*Art.* i.-Si la extremaunción sirve para perdonar los pecados

*Art. 2.-Si*la salud corporal es efecto de este sacramento

*Art.* 3.-Si este sacramento imprime carácter

CUESTIÓN 31.-**Del ministro del sacramento de la extremaunción**

*Art. I.-Si*un laico puede administrar este sacramento

*Art. 2.-Si*los diáconos pueden administrar este sacramento

*Art.* 3.-Si sólo el obispo puede conferir este sacramento

CUESTIÓN 32. **A quienes se ha de conferir este sacramento y en que partes**

 *Art 1* -Si la extremaunción debe conferirse a los que están

*Art 2-SI*ha de administrarse la extremaunción en cualquier enfermedad

*4rt* 3-Siha de conferirse la extremaunción a los furiosos y amentes

*Art 4-Si* este sacramento debe conferirse a los niños

*4rt* 5-Sien este sacramento debe ser ungido todo el cuerpo

*Art 6-Si* están bien determinadas las partes que deben ser ungidas

*4rt* 7-Si los mutilados deben ser ungidos con aquellas unciones que corresponden a las partes de que carecen

CUESTIÓN 33. **De la reiteración de la extremaunción**

*Art* i -Si la extremaunción debe reiterarse

*Art 2* -Sila extremaunción debe reiterarse durante la misma enfermedad

*TRATADO DEL ORDEN*

CUESTIÓN 34.-**Del sacramento del orden**

*Art. I.-Si* en la iglesia ha de haber un orden

*Art. 2.-Si* el Maestro de las Sentencias define bien el orden

*Art.* 3.-Si el orden es sacramento

*Art. 4.-Si* su forma está bien expresada

*Art. 5.-Si* el orden tiene materia

CUESTIÓN 35.-**Efectos del sacramento del orden**

*Art.* I.-Si en este sacramento se confiere gracia santificante

*Art. 2.-Si* todas las órdenes imprimen carácter

*Art.* 3.-Si el carácter del orden presupone el del bautismo

*Art.* 4.-Si el carácter del orden presupone necesariamente el de la Confirmación

*Art. 5.-Si* el carácter de una orden presupone necesariamente el de la orden anterior

CUEATIÓN 36 -**Cualidades de los ordenandos**

*Art 1 Si* se requiere santidad de vida en los ordenandos

*Art 2.-Si*los que reciben las órdenes deben conocer toda la Sagrada Escritura

*Art* 3 Si una vida virtuosa da por sí misma el poder del orden

*Art.* 4. Sipeca quien promueve a las órdenes sujetos indignos.

*Art. 5.-Si* quien está en pecado puede ejercer la orden recibida sin pecar

CUESTIÓN 37.-**Pluralidad de órdenes, sus funciones, impresión del carácter**

*Art.* I.-Si hay muchas órdenes

*Art. 2.-Si*las órdenes son siete

*Art.* 3.-Si hay que dividir las órdenes en sagradas y no sagradas

*Art.* 4.-Si están bien señaladas las funciones de las órdenes

*Art.* 5.-Si el carácter sacerdotal se imprime en la entrega del cáliz

CUESTIÓN 38.-**Ministro del orden**

*Art.* I.-Si solamente el obispo puede administrar este sacra­mento

*Art. 2.-Si*los herejes y los separados de la Iglesia pueden ad­ministrar este sacramento

CUESTIÓN 39.-**Impedimentos del orden**

*Art. I.-Si*el sexo femenino es impedimento para recibir este sacramento

*Art. 2.-Si*los niños y los que carecen del uso de razón pueden recibir las órdenes

*Art.* 3.-Si la esclavitud es impedimento para recibirlas

*Art.* 4.-Si el haber cometido homicidio

*Art.* 5.-Si el ser ilegítimo

*Art.* 6.-Si el carecer de algún miembro

CUESTIÓN 40.-**Cosas anejas al orden**

*Art.* ***I****.-Si* los ordenados deben hacerse la corona y tonsurarse.

*Art. 2.-Si*la tonsura es orden

*Art. 3.-Si* al recibir la tonsura se renuncia a los bienes temporales

*Art.* 4.-Sidebe haber una potestad episcopal sobre la sacerdotal.

*Art.* 5.-Si el episcopado es orden

*Art.* 6.-Si en -la Iglesia puede existir potestad superior a la episcopal

*Art. 7.-Si* las vestiduras de los ministros están bien escogidas.

*TRATADO DEL MATRIMONIO*

CUESTIÓN 4I.-**Del matrimonio en cuanto es un acto natural**

*Art.* ***I****.-Si*el matrimonio es de derecho natural

*Art. 2.-Si*aún está preceptuado

*Art.* 3.-Si es lícito su acto

*Art.* 4.-Si es meritorio

CUESTIÓN 42.-**Del matrimonio en cuanto sacramento**

*Art. I.-Si* el matrimonio es sacramento

*Art. 2.-Si*este sacramento debió ser instituido antes del pecado.

*Art.* 3.-Siel matrimonio confiere gracia

*Art.* 4.-Si la cópula carnal pertenece a la integridad del matrimonio

CUESTIÓN 43.-**De los esponsales**

*Art.* I.-Si es exacto decir que los esponsales son «una promesa de futuras nupcias»

*Art. 2.-Si*se procedió bien al fijar la edad de siete años para contraer los esponsales

*Art.* 3.-Si pueden disolverse los esponsales

CUESTIÓN *44.-****De* la definición del matrimonio**

*Art.* ***I****.-Si*el matrimonio está incluido en el género de las uniones

*Art. 2.-Si*está debidamente denominado el matrimonio

*Art.* 3.-Si es aceptable la definición del matrimonio que figura en el texto de las «Sentencias»

CUESTIÓN 45.-**Del consentimiento matrimonial**

*Art. I.-Si*el consentimiento es causa eficiente del matrimonio.

*Art. 2.-Si*el consentimiento debe manifestarse oralmente

*Art.* 3.-Si el consentimiento manifestado por palabras de futuro es eficaz para producir el matrimonio

*Art.* 4.-Si se da verdadero matrimonio cuando se expresa el con­sentimiento por palabras

de presente sin consentir inte­riormente

*Art.* 5.-Si para el matrimonio basta el consentimiento mani­festado clandestinamente por palabras de presente

CUESTIÓN 46.-**Del consentimiento al que se añade juramento o cópula carnal**

*Art.* ***I****.-Si*el juramento añadido al consentimiento que se había expresado con palabras de futuro causa el matrimonio.

*Art. 2.-Si* causa el matrimonio la cópula carnal verificada después de haber manifestado el consentimiento por pala­bras de futuro

CUESTIÓN 47.-**Del consentimiento coaccionado y condicionado**

*Art. I.-Si*puede darse consentimiento coaccionado

*Art. 2.-Si*el miedo puede ejercer coacción en los varones fuertes.

*Art.* 3.-Si el consentimiento coaccionado impide el matrimonio.

*Art.* 4.-Si el consentimiento coaccionado causa el matrimonio por parte de quien ejerce la coacción

*Art.* 5.-Si el consentimiento condicionado produce el matri­monio

*Art.* 6.-Si por mandato paterno puede uno ser obligado a contraer matrimonio

CUESTIÓN 48.-**Del objeto del consentimiento**

*Art. I.-Si* el consentimiento que produce el matrimonio es el referente *a* la cópula carnal

*Art 2-Si* el consentimiento motivado por una causa torpe puede producir el matrimonio

CUESTIÓN 49 -**De los bienes del matrimonio**

*Art 1-Si*para cohonestar el matrimonio deben acompañar a éste ciertos bienes

*Art 2-Si*es completa la enumeración de los bienes del matrimonio propuesta por el Maestro de las Sentencias, a saber la fe la prole y el sacramento

*Art* 3-Si el sacramento es el más importante de los bienes de matrimonio

*Ait* 4.-Si dichos bienes pueden cohonestar el uso del matrimonio de forma que resulte completamente inmune de pe cado

*Art* 5-Si aun prescindiendo de los bienes del matrimonio, puede excusarse el uso de éste

*Art* 6-Si peca siempre mortalmente quien hace uso del matrimonio sin proponerse ninguno de sus bienes, buscando sólo el deleite

CUESTIÓN 50. -**De los impedimentos del matrimonio en general**

*Art único*

CUESTIÓN 5I **Del impedimento de error**

*Art* 1-Si se debe afirmar que el error es de suyo impedimento del matrimonio

*Art 2-Si* cualquier error impide el matrimonio

CUESTIÓN 52 **Del impedimento de la condición servil**

*Art* I.-Si la esclavitud es impedimento del matrimonio

*Art 2-Si*puede un esclavo contraer matrimonio sin permiso del amo

*Art* 3-Si puede sobrevenir la esclavitud al matrimonio vendiéndose el marido como esclavo a otro

*Art* 4-Silos hijos deben participar de la condición del padre.

El celibato de los clérigos

CUESTIÓN 53 **Del impedimento del voto v del orden**

*Art. 1.-Si*un cónyuge, sin consentimiento del otro, puede entrar en religión después de haber consumado el matrimonio.

*Art.* 2.-Si puede un cónyuge, contra la voluntad del otro, entrar en religión antes de haber consumado el matrimonio.

*Art.* 3.-Si puede la mujer Casarse después que su marido ingresó en religión sin haber tenido con ella cópula carnal

CUESTIÓN 62.-**Del impedimento que sobreviene al matrimonio consumado, a saber, la fornicación**

*Art.* 1.-Si al marido le es lícito despachar a la mujer que ha fornicado

*Art.* 2.-Si el marido tiene obligación de separarse de la mujer adúltera

*Art.* 3.-Si el marido por propia autoridad puede despedir a la mujer fornicadora

*Art.* 4.-Si el marido y la mujer tienen iguales derechos en lo que atañe al divorcio

*Art.* 5.-Si después de divorcio puede el marido casarse con otra.

*Art. 6.-Si,* una vez establecido el divorcio, pueden los cónyuges reconciliarse

CUESTIÓN 63.-**De las segundas nupcias**

*Art.* í.-Si son lícitas las segundas nupcias

*Art.* 2.-Si el segundo matrimonio *es* sacramento

CUESTIÓN 64-**De las cosas que van anejas al matrimonio, y en pri­mer lugar de lo concerniente al débito**

*Art.* i.-Si un cónyuge tiene que pagar el débito al otro

*Art.* 2.-Si el marido debe pagar el débito a la mujer sin que ella se lo pida

*Art.* 3.-Si el marido y la mujer son iguales en cuanto al uso del matrimonio

*Art.* 4.-Si el marido y la mujer pueden, sin mutuo consenti­miento, hacer un voto contrario al débito del matri­**monio**

*Art.* 5.-Silos tiempos sagrados impiden pedir el débito

*Art.* 6.-Si peca mortalmente quien pide el débito en los tiempos sagrados

*Art.* 7. Si tienen obligación de pagar el débito en los días festivos

CUESTIÓN 65. **De los bígamos**

*Art 1* Si es contrario a la ley natural el tener varías mujeres

*4rt* 2-Si fue lícito en algún tiempo tener varias mujeres

*Art* 3-Si es contrario a la ley natural el tener concubina

*Art* 4-Si es pecado mortal allegarse a la concubina

*Art* 5.-Si en algún tiempo fue lícito tener concubina

CUESTION 66 **De la bigamia y de la irregularidad que por ella se contrae**

*Art* 1-Si la bigamia lleva aneja irregularidad

*Art 2-Si*la irregularidad va aneja a la bigamia proveniente de tener un hombre dos mujeres a la vez o sucesiva mente una de derecho y otra de hecho

*Art.* 3.--Si contras irregularidad el que se casa con una que no es virgen

*Art.* 4.-Si la bigamia desaparece por el bautismo

*Art.* 5.-Si a un bígamo se le puede dispensar

CUESTIÓN 67 **Del libelo de repudio**

*Art* í Si es de ley natural la inseparabilidad de la consorte

*Art* 3.-Si en virtud de una dispensa pudo ser lícito repudiar a la mujer

*Art* 3.-Si bajo la ley de Moisés era lícito de odiar a la mujer.-

*Art 4.-Si* la mujer que había sido repudiada podía casarse con otro

*Art* **5-Si** era lícito al marido volver a tomar a la que había repudiado

*Art 6-Si* el odio a la mujer fue la causa del repudio

*Art* **7-Si** debían consignarse en el libelo las causas del repudio

CUESTIÓN 68 **De** **los hijos ilegítimos**

*A rt.1* Si son ilegítimos los hijos nacidos fuera de verdadero matrimonio

*Art.* 2-Silos hijos por el hecho de ser ilegítimos deben reportar algún daño

*Art.* 3.-Si los hijos ilegítimos se pueden legitimar

APÉNDICE.-El *impedimento de rapto*

*TRATADO DE LOS NOVISIMOS*

*CUESTIÓN 60.-* -**De lo referente a la resurrección, y primeramente del lugar que ocuparán las almas después de la muerte**

*Art.* 1.-Si después de la muerte hay lugares asignados para las almas

*Art.* 2.-Si inmediatamente después de la muerte algunas almas son llevadas al cielo o al infierno

*Art.* 3-Si pueden salir las almas que están en el paraíso o en el infierno

*Art* 4-Si el limbo del infierno es lo mismo que el seno de Abrahán

*Art.* 5 -Si el limbo es lo mismo que el infierno de los conde nados

*Art* 6-Si el limbo de los niños es lo mismo que el limbo de .los padres

*Art.* 7.-Si deben distinguirse tantos lugares

CUESTIÓN 70.-**De la condición del alma salida del Cuerpo y de la pena que se le inflige con el fuego Corpóreo**

*Art.* I.-Si en el alma separada quedan las potencias sensitivas.

*Art. 2.-Si*permanecen por lo menos en el alma separada los actos de las potencias sensitivas

*Art.* 3.-Si *el* alma separada puede padecer con *el* fuego Cor­poral

CUESTIÓN 71.-**De los sufragios por los difuntos**

*Art.* 1.-Si los sufragios hechos para uno pueden aprovechar a otro

*Art.* 2.-Si los difuntos pueden ser ayudados Con las obras de los vivos

 *Art.* 3.-Si los sufragios hechos por pecadores aprovechan a los difuntos

*Art.* 4.-Si los sufragios por los difuntos hechos por los vivos aprovechan a quienes los hacen

*Art.* 5.-Si los sufragios aprovechan a los que están en el infierno

*Art.* 6.-Si los sufragios aprovechan a los que están en el purgatorio

*Art.* 7.-Si los sufragios valen a los niños que están en el limbo.

*Art. 8.-Si* los sufragios aprovechan de algún modo a los santos que están en el cielo

*Art.* 9.-Si con las oraciones de la Iglesia, el sacrificio del altar y las limosnas

son sólo ayudadas las almas de los di­funtos, o lo son principalmente

*Art. I0.-Si* las indulgencias que concede la Iglesia aprovechan también a los muertos

*Art.11.-Si*el culto de las exequias aprovecha al difunto

*Art. 12.-Si*los sufragios son más provechosos a aquel difunto por quien se hacen que a otros

Art. I3.-Si los sufragios hechos por muchos valen tanto para cada uno como si especialmente se hicieran por uno solo

*Art. I4.-Si* sirven tanto los sufragios comunes a aquellos por quienes no se hacen especiales como a aquellos por quienes se hacen, a los cuales aprovechan juntamente los especiales y los Comunes -.

CUESTIÓN 71.--**De la oración de los santos que están en el cielo**

*Art. I.-Si*los santos conocen nuestras oraciones

*Art. 2.-Si* debemos interpelar a los santos para que rueguen por nosotros

*Art.* 3-Silas oraciones que los santos dirigen a Dios par nos-otros son siempre oídas

CLESTIÓN 73 -**Señales que precederán al juicio**

*Art* I.-Si la venida del Señor será precedida de algunas señales

*Art.* 2-Siel sol y la luna se oscurecerán realmente en la proximidad del juicio

*Art.* 3-Si cuando venga el Señor se conmoverán las virtudes celestes

CUESTIÓN 74 **Del fuego de la conflagración final**

*Art.* I Si habrá una futura purificación del mundo

*Art.* 2. -Si esta purificación futura se realizará por fuego

*Art* i Si dicho fuego es de la misma especie que el elemental

*Ar t.* 4-Si aquel fuego ha de purificar también los cielos superiores

*Art* 5. Si aquel fuego ha de consumir los otros elementos

*Art.* 6 -Si todos los elementos han de ser purificados por dicho fuego

Art. 7.-Si el fuego de la última conflagración ha de seguir al juicio

*Art 8* .-Si aquel fuego ha de tener tal efecto en los hombres como se asigna

*Art.* 9.-Si dicho fuego ha de envolver a los réprobos

CUESTIÓN 75 **De la resurrección**

*Art.* ***I*** -Si ha de haber una resurrección de los cuerpos

*Art. 2-Si*la futura resurrección será para todos en general

*Art.* 3-Si la resurrección es natural

CUESTIÓN 76 **De la causa de la resurrección**

*Art.* I. -Si la resurrección de Cristo es causa de nuestra resurrección

*A rt. 2-Si*la voz de la trompeta será causa de nuestra resurrección

*Art.* 3. -Si los ángeles intervendrán de algún modo en la resurrección

CUESTIÓN 77 **Del tiempo y manera de la resurrección**

*Art.* ***I*** -Si será mejor diferir el tiempo de la resurrección hasta el fin del mundo para que todos resuciten a la vez

*Art.* ***2-Si*** aquel tiempo está oculto

*Art.* 3.-Si la resurrección venidera será por la noche

*Art.* 4.-Si la resurrección ha de venir súbita o sucesivamente

CUESTIÓN 78.-**Del término de la resurrección**.

*Art.* I..-Si la muerte se ha de convertir para todos en el punto de partida de la resurrección

 *Art.* 2.-Sila resurrección futura de todos será de las Cenizas . . .

*Art.* 3.-Sl aquellas Cenizas con que se rehará el cuerpo humano poseen alguna inclinación natural al alma que se les ha de unir

CUESTIÓN .9.-**De las condiciones de los resucitados, y primeramen­te de su identidad**

*Art.* i.-Si el alma volverá a tomar en la resurrección el mismo cuerpo numéricamente considerado

*Art.* 2.-Si el hombre que ha de resucitar será numéricamente el mismo

*Art.* 3.-Si es preciso que las cenizas del cuerpo humano vuel­van, después de la resurrección, a aquella parte que se . disolvió en ellas

CUESTIÓN 80.-**De la integridad del Cuerpo de los resucitados**

*Art.* I.-Si todos los miembros del cuerpo humano han de resu­citar

*Art.* 2.-Si los cabellos y las uñas han de resucitar en el hombre.

*Art.* 3.-Si los humores del cuerpo han de resucitar

*Art.* 4.-Si todo lo que hubo en el cuerpo perteneciente a la in­tegridad de la naturaleza ha de resucitar

*Art.* 5.-Si todo cuanto se tuvo materialmente en los miembros humanos ha de resucitar

CUESTIÓN 81.-**De las cualidades de los cuerpos resucitados**

*Art.* I.-Si todos han de resucitar en la misma edad juvenil .

*Art.* 2.-Si todos han de resucitar con la misma estatura

*Art.* 3.-Si todos han de resucitar con sexo viril

*Art. 4.-Si* resucitarán con vida animal de modo que usen de la vida nutritiva y de la generativa

CUESTIÓN 82.-**De las condiciones de los bienaventurados resucitados.**

*Art.* I.-Si los cuerpos de los santos serán impasibles para siem­pre después de la resurrección

*Art.* 2.-Si la impasibilidad ha de ser igual para todos

*Art.* 3.-Si la impasibilidad excluye de los cuerpos gloriosos que sientan actualmente

*Art.* 4.-Si allí han de estar todos los sentidos actualizados

CUESTIÓN 83.-**De la sutileza de los cuerpos bienaventurados**

*Art.* I.-Si la sutileza es una propiedad del cuerpo glorioso

*Art.* I.-Si en virtud de dicha sutileza compute al cuerpo glorio­so estar simultáneamente en un mismo lugar con otro cuerpo no glorioso

*Art.* 3.-Si por un milagro puede darse que dos cuerpos estén en el mismo lugar

*Art. 4.-Si*un cuerpo glorioso puede estar con otro glorioso en el mismo lugar

*Art. 5.-Si*por su sutileza pierde el cuerpo glorioso I a necesidad de existir en un lugar

*Art.* 6 Si el cuerpo glorioso es impalpable por razón de su sutileza­

CUESTIÓN 84. **De la agilidad de los cuerpos de los bienaventurados**

Art. I.-Si los Cuerpos gloriosos serán ágiles

*Art. 2.-Sí*alguna vez usarán de su agilidad de manera que se muevan

*Art.* 3-Si se mueven instantáneamente

CUESTIÓN 85. **De la claridad de los cuerpos de los bienaventurados**

*Art.* I Si a los cuerpos gloriosos compete la claridad

*Art. 2. -Si*la claridad del cuerpo glorioso podrá verse por ojos no gloriosos

*Art. 3. –Si* el cuerpo glorioso necesariamente ha de servisto por un cuerpo no glorioso

CUESTIÓN 86.-**De las condiciones de los cuerpos de los réprobos resucitados**

*Art.* J.-Si los cuerpos de los condenados resucitarán con sus deformidades

Art. 2.-Si los cuerpos de los condenados serán incorruptibles

Art. 3.-Si serán impasibles

CUESTIÓN 87 **Del conocimiento que tendrán juicio los resucitados de sus méritos en el juicio**

*Art.* I -Si después de la resurrección podrá cada uno conocer cuántos pecados hizo

*A rt. 2. -Si*cada uno podrá ver claramente cuanto haya en la conciencia de otro

*Art.* 3-Si todos los méritos y deméritos verá cada uno p opios o ajenos, instantáneamente

CUESTIÓN 88 **Del juicio universal. Su tiempo y lugar**

*Art.* 1.-Si habrá juicio universal

*Art.* 2.-Sl dicho inicio, respecto a la discusión y sentencia, se realizará por locución verbal

*Art.* 3-Siel tiempo del juicio venidero es desconocido

*4* Si el juicio se celebrará *en* el valle Josafat o sus alrededores

CUESTIÓN 89.-**De los jueces y de los juzgados en el juicio**

*Art.* i.-Si con Cristo juzgarán también Otros hombres

*Art..* 2-Si la potestad judiciaria corresponde a la pobreza voluntaria

*Art. 3.* Si los ángeles deben juzgar

*Art. 4.-Si* los demonios después del día del juicio ejecutarán ora sentencia del juez sobre otros condenados

*Art.* 5.-Si todos los hombres comparecerán en el juicio

*Art.* 6.-Si los buenos serán juzgados en el juicio

*Art.* 7.-Silos malos serán juzgados

*Art. 8.-Si* serán juzgados los ángeles en el juicio venidero

CUESTIÓN 90.-**Del modo como vendrá el juez al** **juicio**

*Art. I..-Si*Cristo ha de juzgar apareciendo Como hombre

*A rt.* 2.-Si Cristo aparecerá en el juicio Con su humanidad glo­riosa

*Art. 3.-Si* los malos podrán ver la divinidad sin sentir gozo .

CUESTIÓN 9I.-**De la Condición del mundo y de los resucitados para después del juicio**

*Art.* i.-Si el mundo sufrirá innovación

-Art. 2.-Si en aquella innovación del mundo cesará el movimien­to de los cuerpos celestes

*Art.* 3.-Si en aquella innovación tendrá que aumentar la claridad de los cuerpos celestes

Art. 4.-Si los elementos serán innovados por la recepción de alguna claridad

*Art.* 3.-Si las plantas y otros animales permanecerán después de dicha renovación

CUESTIÓN 92.-**De la visión de la divina esencia con respecto a los bienaventurados**

*Art.* I.-Si el entendimiento humano puede llegar a ver a Dios por esencia

*Art.* 2.-Si los santos, después de la resurrección, verán a Dios con los ojos corporales

*Art.* 3.-Si los santos, viendo a Dios por esencia, ven todo lo que Dios ve en sí mismo

CUESTIÓN 93.-**De la bienaventuranza de los santos y sus mansiones.**

*Art. I.-Si*la bienaventuranza de los santos será mayor después que antes del juicio

*Art. 2.-Si* los grados de bienaventuranza deben llamarse mansiones

*Art. 3.-Si* se distinguen las diversas mansiones según los diversos grados de caridad

CUESTIÓN 94.-**De la relación de los santos con los condenados**

*Art. i.-Si* los bienaventurados en la patria verán las penas de los condenados

*Art.* ***2.-Si*** los bienaventurados se Compadecerán de las miserias de los condenados

*Art.* 3.-Si los bienaventurados se alegran de las penas de los condenados

CUESTIÓN 95.-**De las dotes de los bienaventurados**

*Art. i.-Si* hay que poner algunas dotes en los hombres bien­aventurados

*Art. 2-Si*la dote es lo mismo que la bienaventurada

*Art.* 3-Si a Cristo corresponde tener dote

*Art.* 4-Si los ángeles poseen dotes

*Art.* 3 Si convenientemente se dice que tres son las dotes del alma, a saber visión amor y fruición

CUESTIÓN 96 **De las aureolas**

*Art* I -Si la aureola es algo distinto del premio esencial que se llama aurea o corona de oro

*Art.* 2-Si la aureola se diferencia del fruto

*Art* 3-Si el fruto se debe únicamente a la virtud de la continencia

*Art 4-Si* se asignan convenientemente tres frutos a las tres partes de la continencia

*Art.* 5.-Si se debe aureola por razón de la virginidad

*Art.* 6.-Si se debe aureola a los mártires

*Art.* 7-Si corresponde a los doctores la aureola

*Art.* 8.-Si a Cristo le corresponde aureola

*Art.* 9.-Si a los ángeles les corresponde aureola

*Art. 10.-Si* incluso al cuerpo le corresponde aureola

*Art. 11.-Si*se designan convenientemente tres aureolas

*Art. 12.-Si*la aureola de las vírgenes es entre todas la principal.

*Art. I3.-Si* uno puede tener la aureola de virgen, mártir o doc­tor más excelente que la de otro

CUESTIÓN 97.-**Del castigo de los condenados**

*Art.* I.-Si los condenados en el infierno sólo son atormentados con el castigo del fuego

*Art. 2.-Si*el gusano que atormenta a los condenados es corporal.

*Art.* 3.-Si el llanto que los condenados tendrán será corporal.

*Art.* 4.-Si los condenados estarán en medio de tinieblas corporales

*Art. 5.-Si* el fuego del infierno que atormentará a los cuerpos de los condenados Será corpóreo

*Art.* 6.-Si aquel fuego es de la misma especie que éste

*Art. 7.-Si* aquel fuego está bajo tierra

CUESTIÓN 98.-**De la voluntad y entendimiento de los condenados**

*Art.* 1.-Si la voluntad de los condenados es totalmente mala *Art.* 2.-Si los condenados se arrepentirán de los males que hicieron

*Art. 3.-Si* los condenados, usando de la recta razón y deliberada-mente, pueden querer no existir

*Art. 4.-Si* los condenados en el infierno quisieran que se conde­naran otros que no se condenaron

*Art.* 5.-Si los condenados tienen odio a Dios

*Art.* 6.-Si los condenados desmerecen

*Art.* 7.-Si los condenados pueden servirse de los conocimientos que tuvieron en este mundo

*Art. 8.-Si* los condenados piensan en Dios

*Art. 9.-Si* los condenados ven la gloria de los bienaventurados.

CUESTIÓN 99.-De **la misericordia y justicia de Dios respecto de los condenados**

*Art.* 1.-Si por la justicia divina se infiere a los pecadores pena eterna

*Art.* 2.-Si por divina misericordia se ha de terminar toda pena, tanto de los hombres como también de los demonios .

*Art. 3.-Si* la divina misericordia tolera que los hombres sean con­denados para siempre

*Art.* 4.-Si por divina misericordia se terminará, al menos, la pena de los cristianos

*Art.* 3.-Si quienes hacen obras de misericordia serán eternamen­te castigados o sólo aquellos que descuidan dichas obras.

AL APÉNDICE I.-Del purgatorio

**CUESTIÓN SOBRE El PURGATORIO**

*Art.* 1.-Si hay purgatorio después de esta vida

*Art. 2.-Si* es el mismo el lugar donde se purifican las almas y donde son castigados los condenados

*Art. 3.-Si* la pena del purgatorio excede a toda pena temporal de esta vida

*Art. 4-Si* dicha pena es voluntaria

*Art. 5-Si* las almas del purgatorio son atormentadas por los de­monios

*Art.* 6.-Si por la pena del purgatorio se expía el pecado venial en cuanto a la culpa

*Art.* 7.-Si el fuego del purgatorio libra del reato de la pena

*Art. 8.-Si* de dicha pena se libra uno más pronto que otro

APÉNDICE II.-Del limbo

CUESTIÓN ÚNICA.-**De la pena del pecado original**

 *Art. 1.-Si* al pecado original se debe de suyo pena sensible

*Art.* 2-Si los niños no bautizados sienten en su alma aflicción espiritual